





## الْلُخْص

تَدَرَّجَ الأدب الشيعيّ تدرُّجًا ملحوظًا، وَأخذ لونًا آخر أوجدتهُ حماسة أُضرِ مت في صدور الشيعة ونفوسهم إلى أقصى حدًّ، وما أضر مت تلك الحماسة إلَّا الفاجعةُ الكبرى والمصيبة العظمى، وهي استشهاد سبط رسول الله عَلَيُّ، الإمام الحسين الله الكبرى والمسية العظمى، وهي استشهاد سبط رسول الله عَلَيْ الإمام الحسين الله الكبرى والمصيبة العظمى، وهي استشهاد عدثت حزنًا رساليًّا يثير الحماسة في النفوس، بذلك المشهد المؤلم. إنَّ حادثة كربلاء أحدثت حزنًا رساليًّا يثير الحماسة في النفوس، ويُجري الدموع من العيون، والشِّعر على الألسنة.

وقد أحدثت هذه الحادثة أدبًا ضخاً وَراقيًا، أصبح أكبر وسيلة إعلاميَّة لهذه النهضة الإلهيَّة الكبرى. من مميزات هذا الأدب هو تصوير القيم والأفكار الدينيَّة تصويرًا دقيقًا، وذلك بالتعبير العاطفيّ الوقَّاد الذي يحمل الحزن الرساليِّ معه، والتخييل الرائع والخلَّاب الذي يأخذ بالقلوب.

كان لمظاهر الفكر الدينيّ أصداء كبيرة في شعر السيِّد حيدر الحلِّيّ، ومن هذا المنطلق نحاول في هذا البحث إلقاء الضوء على ما في شعر السيِّد حيدر الحلِّيّ من آراء عقائدية حول القيم الدينيَّة تتمثل في مواضيع عدّة، وَالتي تتعلَّق بالمسائل العقائدية، والعبادية والأخلاقية والتربوية.

الكلات الدلاليَّة: الدين، الفكر الدينيّ، شعر السيِّد حيدر الحلِّيّ.







#### **Abstract**

Shiite literature gradually progressed significantly and took on another color created by an enthusiasm that kindled the hearts and souls of the Shiites to the utmost extent. This enthusiasm was kindled only by that great tragedy and great calamity, which was the martyrdom of the grandson of the Messenger of God (PBUH), Imam Hussein (PBUH), in that painful scene. The Karbala incident caused a message of sadness that arouses enthusiasm in souls and brings tears to the eyes and poetry to the tongues.

This incident generated a huge and sophisticated literature that became the largest media outlet for this great divine renaissance. One of the features of this literature is the accurate portrayal of religious values and ideas, through intense emotional expression that carries epistolary sadness with it, and the wonderful and picturesque imagination that captures hearts.

The manifestations of religious thought had great







repercussions in the poetry of Sayyed Haidar Al-Hilli, and from this standpoint, we attempt in this research to shed light on the doctrinal opinions in the poetry of Sayyed Haidar Al-Hilli about religious values represented in several topics, which relate to doctrinal, religious, moral, and educational issues.

**Keywords:** Religion, Religious thought, Poetry of Sayyid Haider Al-Hilli.







## المُقَدِّمَة

بسم الله والحمد لله ربِّ العالمين والصلاة والسلام على أشرفِ خلقه محمَّد خاتِم النبيِّين وخاتَم صلوات الله عليه وعلى آله وعلى أصحابه أجمعين إلى قيام يوم الدين.

تتجلّى أهميّة هذا البحث في الكشف عن الأفكار الدينيّة التي لم يتناولها الباحثون ودارسو الأدب في السابق، والكشف عن هذه الآراء والقيم، وهي هداية وإنارة الطريق للباحثين، ومن جهة أخرى محاولة لنشر هذه القيم والكشف عنها، والتي لها أثر كبير في تنوير الأذهان، فالبحث عن النزعة لهذه القيم الدينيّة، وترسيخها في المجتمعات هو واجب كلّ شخص منّا حفاظًا على العقائد الدينيّة والمثل الرفيعة، فنحن توخّينا أن ندرس هذه النزعة الدينيّة الموجودة في الشعر بها أنّه يزخر بكثير من المفاهيم الدينيّة الرفيعة. وَاخترنا لدراستنا هذه أحد أعلام شعراء الجلّة، وَهو السيّد حيدر الجلّيّ، وَذلك لم يزخرُ ديوانه من كنوز دينيّة رفيعة.

وممّا يجدر بالذِّكر، أنَّهُ لم نجد ثمَّة دراسة أُنجزت حول معالم الفكر الدينيّ في شعر السيِّد حيدر الحلِّيّ، وَرغم دراسة شعر السيِّد حيدر الحلِّيّ دراسات عِدَّة، سواءٌ أَكانت كُتُبًا مستقلَّة أو رسائل أو أطاريح جامعيَّة، ولكننا لم نجد دراسة سابقة خاصَّة وموسَّعة وشاملة حول معالم الفكر الدينيّ في شعر السيِّد حيدر الحِلِّيّ، لذا فالواجب البحثيّ يفرض الوقوف والنظر في أشعار السيِّد حيدر الحِلِّيّ التي أنشدها في القيم الدينيَّة، حتَّى يفتح لنا بابًا جديدًا للولوج إلى هذا اللون من الأدب.







ومحًا لا غبار عليه فإنَّ هذا البحث يُعَدُّ وسيلة من الوسائل المعينة للمتطلِّعين والباحثين عن معرفة القيم والآراء الدينيَّة، ومظاهرها في شعر السيِّد حيدر الحِلِّي.

### أهداف البحث

يهدف هذا البحث لِلوصول إلى النتائج الآتية:

- ١. الكشف عن مدى وجود معالم الفكر الدينيّ في شعر السيِّد حيدر الحِلِّيّ.
- ٢. التعرُّف إلى أحد شعراء الحِلَّة الأعلام، وَهو السيِّد حيدر الحِلِّ، وَدراسة أعاله بإتقان.
  - ٣. دراسة العقائد الدينيَّة الموجودة في شعر السيِّد حيدر الحِلِّي.

## فرضيّات البحث

وردت صور دينيَّة رائعة بشكل بديع وبليغ لوصف بعض القيم الدينيَّة في شعر السيِّد حيدر الحِلِّي، إذ كان يستعمل وصف القيم الدينيَّة في شعره لأَغراض وأَهداف مختلفة، ومن الأغراض التي استهدفها شاعرنا من خلال الصور القيِّمة لوصفها هي إيجاد تحفيز الداعي وَحتَّ الآخرين إلى التولِي والتبرِّي الدينيّ، والأعظم من ذلك هو خلق الرعب في قلوب الأعداء بها ارتكبوا من جناية عظيمة، وهي قتل الإمام الهمام الميام المي وأصحابه الأوفياء.

وشاعرنا المتربِّي في أحضان الفصاحة، وَراضع لبن البيان، والمستنشق عبير الهدى من الأئمَّة المعصومين التي ليس غريبًا عليه أن يبوح بالكلام البليغ والتعبير الفصيح، ويصنع أثرًا خالدًا يجمع فيه القيم الدينيَّة المتمثِّلة بشخصيَّة الإمام الحسين التي وأيضًا







يرسم لنا صورةً فيها فوائد التولِّي والتبرِّي، حتَّى يوصل القارئ بشكلٍ خاصِّ، والمجتمع بشكلٍ عامٍّ للاعتصام بولاية آل بيت الرسول اللَّكِ ، وَإِيقاد الروح الجهاديَّة والمناضلة فيهم ضدَّ الطغاة.

## منهج البحث

وقد اعتمدنا في بحثنا هذا على المنهج الوصفيّ التحليليّ الذي يدرس أشعار السيّد حيدر الحلِّيّ من جهة إشاراتها اللغويَّة بالنسبة إلى القيم الدينيَّة الموجودة، وَقد قُسِّم هذا البحث بحسب المتطلَّبات والخطط المرسومة من قبل الباحث.

## إطار وحدود البحث

بها أَنَّ البحث هذا هو حول آراء الشاعر وأفكاره حول المعتقدات الدينيَّة، من أجل ذلك كان إطار البحث يدور حول ما القيم الدينيَّة الواردة في شعر السيِّد حيدر الحلِّيِّ؟ وَمن هذا المنطلق بدأنا على ترتيب الأهم إلى المهم. وَمن الجهة الفنيَّة عالجنا في البحث تطرُّق السيِّد حيدر الحلِّيِّ في شعره إلى أفكاره الدينيَّة، وَمن ثمَّ عرَّ فناها.

الفكر الديني الصحيح والقيم الدينيَّة الصائبة تساعد حاملها في معرفة ما وراء هذا العالم الظاهريّ، وَأَصل الإنسان ومصيره والطبيعة الإنسانيَّة والوجود، وَيرى أنَّ هناك قوَّة تسيطر على العالم الذي يعيش فيه. وهو يحاول أن يربط نفسه بهذه القوَّة بصورة ما، إلَّا أنَّ هذا لا يعني أنَّ الذين يمتازون بهذه القيم هُم من النسَّاك الزَّاهدين (۱).

إنَّ تعرُّف القيم الإسلاميَّة يزيد من التعرُّف إلى طبيعتها، ولاسيما في مصادر التشريع الإسلاميِّ:







<sup>(</sup>١) فوزية دياب، القيم والعادات الاجتماعيَّة مع بحث ميدانيِّ لبعض العادات الاجتماعيَّة، دار النهضة العربيَّة، بيروت، ١٩٨٠م: ٧٥.

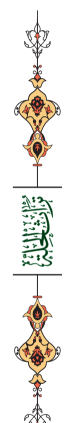




أ) القرآن الكريم: يمكن القول إن القرآن هو المصدر الرئيس للقيم، والتي تنتظم
 كها يأتى:

- القيم الاعتقاديَّة: تتعلَّق بها يجب على المكلَّف اعتقاده في الله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر.
- ٢. القيم الخلقيَّة: تتعلَّق بها يجب على المكلَّف أن يتحلَّى به مِن الفضائل، وأن يتخلَّى عن الرذائل.
- ٣. القيم العمليَّة: تتعلَّق بها يصدر عن المكلف من أعهال وأقوال وتصرُّ فات،
   وَهي على نوعين: العبادات والمعاملات.
- ب) الشُّنَة: ما صدر عن الرسول الأعظم الله المعلم الله الشريعة، فهو شرع متَّبع، ومِن ثمَّ يكون قيمه متبَّعة، فها صدر عنه بمقتضى طبيعته البشريَّة، فلهذا قيمه مُلزِمة.

هذه أهم مصادر القيم للمجتمع الإسلاميّ وتربيته، ولأنّ لها صفة الهيمنة التشريعيّة، بمعنى أنّ كلّ حكم من أحكام الشريعة له طابعه الأخلاقيّ، ووراءه الدافع الإنسانيّ، فإنّ مصادر التشريع تعتبر مصادر القيم؛ لأنّ كلّ ما يحقِّق أهداف الشريعة الإسلاميَّة من رفع الحرج وتيسير حياة الناس، ودفع المفاسد عنها يعتبر مصدرًا من مصادر القيم الإسلاميَّة.







## المبحث الأُوَّل

# نظرة عابرة على حياة السيِّد حيدر الحلِّيّ وَأَعماله الأُدبيَّة

وُلِدَ السَّيِّد حيدر الحِلَّيِّ في مدينة الحِلَّة، ونُسِبَ إِليها، وهو غير مفتقر إلى نسب؛ لأنَّ نسبه في ذروة الشرف من هاشم، وكانت ولادتُه في ليلة النصف من شعبان ١٢٤٦هم، فانطلقت البشائر تَمَلاً الآفاق من بيت أُسرته في محلَّة الطاق في الحلَّة (١).

فاجأهُ القَدَرُ بفقدِ والدهِ سنة ١٢٤٧هـ، قبلَ إكمالِ عامه الثاني، فما ترك عمُّهُ المهدي تربيتَهُ لأُمِّهِ، بَل اقتَرَنَ بِها وضمَّهُ إلى أسرتهِ، فنشأ في حجر عمِّه السيِّد مهدي شهمًا أديبًا وقورًا تقيًّا(٢).

وتولَّى عمُّهُ تربيتَهُ وأغدق عليه من حبِّه وحنانه، ولم يفرِّق بينه وبين أو لاده، ثمَّ ألحقَه بِطُلَّابِ مدرستِهِ العلميَّةِ (٣)، وكان عمُّهُ عالمًا أديبًا ومن كبارِ أُدباء عصره وشعرائهم (٤)، فتولَّى رعايته وقرَّبه منه، وحنا عليه حنوًا كبيرًا، وصقل مواهبه حين توسَّم فيه مخايل



<sup>(</sup>١) محمَّد مهدي البصير، نهضة العراق الأدبيَّة في القرن التاسع عشر، ط١، مطبعة المعارف، بغداد، ١٩٤٦م: ٤٠.

<sup>(</sup>٢) السيِّد محسن الأمين، أعيان الشيعة، حَقَّقهُ وأخرجَهُ: حسن الأمين، دار التعارف للمطبوعات، ببروت، ١٩٨٣م: ٦٦٦/٦.

<sup>(</sup>٣) الشيخ محمَّد عليّ اليعقوبيّ، شعراء الجِلَّة أو البابليَّات، مطبعة الزَّهراء، النجف الأَشرف، ب.ت: ٢/ ١٥٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ٢/ ١٥٤.





النبوغ من بين طلَّابه، وأدَّبه فأحسن تأديبه، وزقَّه العلم زقًّا حتَّى صيَّره شاعرًا كبيرًا، وجعله ثالث ولديه في الميراث(١).

ولد الشاعر في أسرة علويّة، فهو سليل بيت رفيع العهاد، عريق النسب، كريم المحتد (٢٠)، في بيئة علميّة أدبيّة، فقد كانت الحِلّة في الفترة التي عاش فيها وما سبقتها تزخر بالعلهاء والفقهاء والخطباء والشعراء والأدباء، كالشيخ درويش التميميّ، والشيخ محمّد بن الخلفة الحِلِيِّ، والسيِّد صادق الفحّام، والشيخ محمد بن حمد الله، والشيخ يُونُس ابن الشيخ خضر، والشيخ أحمد النحويّ، والشيخ محمّد رضا النحويّ، والعلّامة السيِّد مهدي القزوينيّ وأو لاده السيِّد مرزا جعفر القزوينيّ، والسيِّد حسين القزويني، والسيِّد مورزا صالح القزوينيّ، والسيِّد عمّد القزوينيّ، والسيِّد مون العبد والسيِّد مرزا صالح القزوينيّ، والشيخ حمَّد القزوينيّ، والشيخ حمَّد ابن اللَّل حمزة، والشيخ عبد المجيد العطاًر، والشيخ عليّ عوض، والشيخ مَّادي نوح، والشيخ محسن مصبِّح، والسيِّد جعفر الحِلِّيّ، فضلًا عن معاصريه والشيخ محمّد سعيد الحبُّوي، وعبد الغفار الأخرس، والعلَّامة السيِّد محمّد سعيد الحبُّوييّ، وعبد الغفار الأخرس، والعلَّامة السيِّد محمّد سعيد الحبُّوييّ.

لقد فتح الشاعر عينيه في حمى عمّه المهدي، وعاش في رعايته، وسمع مَنْ حولَهُ مِنَ الشعراء، وأخذ علم العلماء، فقد وهبه الله لسانًا سَؤُلًا، وقلبًا عقولًا، فكان أوعى رجال الأدب صدرًا لمادّته لُغةً والعلوم العربيّة، ومن أكثرهم حفظًا للفوائد، واستظهارًا للشوارد، وتقييدًا للأوابد، وأشدهم مزاولةً لأشعار العرب، فصار بسبب هذا جزل





<sup>(</sup>١) السيِّد حيدر الجِلِّيِّ، الديوان، تحقيق: الخاقاني، ط٢، مؤسَّسة الأعلميِّ للمطبوعات، بيروت، ١٩٨٤م: ١/٨.

<sup>(</sup>٢) جواد أحمد علوش، أُدباء حِلِّيُّون، ط١، مكتبة الفكر الجامعيّ، بيروت، ١٩٧٨م: ٢٠٩.

#### معالم الفكر الدينيّ في شعرالسيِّد حيدر الحلِّيّ



**\*\*\*\*** 

الألفاظ، ورقيق المعاني، وحسن الروية، وجيِّد الطبع، فجاء شعره متين التأليف عربيًا، وفصيح المفردات، وقد بدأ بتدوين شعر عمَّه المهدي وحفظه وروايته، وبهذا صار راوية شعر عمِّه وأستاذه ومربِّيه، وكان يتولَّى كتابة رسائل عمِّه التي كان يبعث بها إلى أصدقاءه، ومنهم أصدقاؤه من آل كبَّة، حيث كانَ جيِّدَ الخطِّ جميلَهُ (۱)، وقد رأى الشيخ محمَّد عليّ اليعقوبيّ (ت ١٣٨٥هـ/ ١٩٦٥م) بعض هذه الرسائل بخطِّه، وَفي آخرها يقول: وحضر كاتبُ الحروفِ ولدنا حيدر يهديكم عاطر التحيَّات (٢).

وإذا تذكّرنا أنّه ولد وعاش ومات في الحِلّة المركز العلميّ والأدبيّ، التي مدّت الساحة العربيّة والإسلاميّة على مرّ العصور بكبار العلماء والأُدباء والشعراء، ويشهد لها تاريخها الحافل بهم، المدينة المعطاء ذات الطبيعة الساحرة الخلّابة، إذا تذكّرنا هذا، أدركنا ضخامة ثروة السيِّد حيدر الجّليّ اللغويّة، ورصانة شعره، وقوَّة موهبته، وما ملك من الصور الجهاليّة والمعاني الخلّاقة اللطيفة، والألفاظ الجزلة التي استفادها الشاعر من ثقافته المتنوِّعة الواسعة، وبيئته العلميّة والطبيعيّة التي وهبته صورًا جميلةً ومعانٍ مبتكرة، هذه الصور وتلك المعاني التي صارت تتداعى في شعره بأُطُر جميلة وموسيقى عذبة، مع قدرة عجيبة في اختيار اللفظ المناسب للمكان المناسب، بكلّ براعة ومهارة، فقد تَهيّأت له ظروف قلّما تَهيّأت لغيره.



بالتّراث الحلّيّ

<sup>(</sup>١) الأمين، المصدر السابق: ٦/٢٦٦.

<sup>(</sup>٢) اليعقوبيّ، المصدر السابق: ٢/ ١٥٤.





### المبحث الثاني

# أُهمُّ جوانب معالم الفكر الدينيّ في شعر السيِّد حيدر الحِلِّيّ

ســأتناول في هذا القسم من البحث معالم الفكر الدينيّ في شعر السيِّد حيدر الحِلِّيّ، وتشتمل على:

١. العقائدية، ٢. العباديَّة، ٣. الأخلاقيَّة والتربويَّة.

# أُوَّلًا: العقائديَّة

## أ. الإمامة:

كلمة الإمام في اللغة مشتقّة من (الأم)، وكلُّ شيء ضمَّ إليه سائر ما يليه، أو ظهر منه، أو استوحاه، يسمَّى أمَّا(١). والإمام في اللغة بمعنى القدوة الذي يُطاع(٢). وقد تُطلَق كلمة الإمام على الشخص أحيانًا، وعلى الحقيقة التي هي محلّ الاقتداء والمركزيَّة، والإميَّة (أي الأم والأصل) أحيانًا أخرى. وكلُّ من كانت له حالة كهذه بالنسبة إلى الآخرين، يسمَّى إمامًا، حتَّى لو كان إمام ضلال.

<sup>(</sup>١) قال الخليل: كلَّ شيء ضمَّ إليه سائر ما يليه يسمَّى أمَّا. حسين بن محمَّد الراغب الإصفهانيّ، المفردات في غريب القرآن، دار العلم الدار الشاميَّة، دمشق، ١٤١٢هـ: ١/ ٨٥.

<sup>(</sup>٢) وفي معاني الأخبار: سمِّي الإمام إمامًا؛ لأنَّه قدوة للناس، منصوب من قبل الله تعالى، مفترض الطاعة على العباد. محمَّد باقر المجلسيِّ، بحار الأنوار، دار إحياء التراث العربيِّ، بيروت، ١٠٤٠٣هـ: ١٠٤/٣٥.

#### معالم الفكر الديني في شعرالسيِّد حيدر الحلِّي

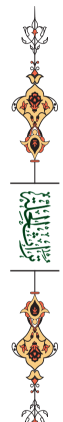




وَاصطلاحًا، فالإمام يُطلق كذلك على مركز وقطب عالم الوجود؛ لأنَّهُ أصل ومحلّ رجوع كلّ ما سوى الله سبحانه. إذن كلمة الإمام التي هي من أصل الأم، تعدُّ أفضل كلمة تُطلَق على الإمام المعصوم، كما روي عن الإمام الصادق الله : «لو علم الله أنَّ أسمًا أفضل منه؛ لسمًّانا به».

ينحصر تعيين الإمام عند الشيعة في النصّ، وعليه فيجب على النبيّ الكريم على النبيّ الكريم على الخلف من بعده، الذي يُعيّن من يخلفه من بعده، وكذلك يجب على الإمام أن ينصّ على الخلف من بعده، الذي يجب أن يرجع إليه الناس. وقد أجمعت كلُّ كتب الحديث التي تعرَّضت لهذه المواضيع بتدوين النصوص في ذلك، فقد أوصى الرسول الأكرم على يوم الدار في أمير المؤمنين، فقال رسول الله على «هذا أخي ووصيّي وخليفتي فيكم، فاسمعوا له وأطيعوا» (١٠). وأخرج الطبرانيّ الاستناد إلى سلمان الفارسيّ، قال: قال الرسول الأعظم على إن وصيّي وموضع سرّي، وخير من أترك بعدي، وينجز عدّي، ويقضي دَينِي عليّ بن أبي

واستفاضت كتب الحديث بنصوص نبويّة أخرى تحصر الإمامة في اثني عشر إمامًا، كلُّهم من قريش. ويضاف إلى هذه النصوص النبويّة، النصوص التي رواها الثقات والعلماء الأتقياء عن أئمّة أهل البيت اليّ ، في نصّ كلِّ إمام منهم على الإمام الذي يخلفه من بعده، فقد أوصى أمير المؤمنين في حينها حضرته الوفاة إلى ولده الإمام الحسن في ، وقال له: «يا بني أمرني رسول الله على ودفع إليّ كتبه وسلاحه، وأمرني أن آمرك إذا حضرك الموت أن تدفعها إلى أخيك الحسين في »، ثمّ أقبل على الحسين، فقال: «وأمرك رسول الله أن تدفعها إلى ابنك هذا، وأشار إلى على زين العابدين»، ثمّ أخذ



<sup>(</sup>١) محمَّد باقر المجلسيّ، بحار الأنوار: ١٢٧/١٣.

<sup>(</sup>٢) عليّ بن حسام الدين المتَّقي الهنديّ، كنز العمَّال في سنن الأقوال والأفعال، مؤسَّسة الرسالة، بيروت، ١٩٨٩م: ٦/ ٣٩٢.





بيد عليّ بن الحسين، وقال: «وأمرك رسول الله أن تدفعها إلى ابنك محمَّد، فاقرأه من رسول الله السلام»(١). هذه النصوص تدلُّ بوضوح وتأكيد على لزوم النصِّ في الإمامة، وبطلان غيره، وقد أخذت بها الشيعة واعتمدتها في بناء عقيدتها في الإمامة.

وقد جاءت معالم هذا الفكر الديني وقيمه مرارًا على لسان شاعرنا السيّد حيدر الحليّ، وأشار الشاعر في البيت الآي إلى مسألة عقائديّة مهمّة، وهي أنَّ الإمامة امتداد النبوّة، وهدا يعني أنَّ الإمام اللهِ الذي يلي النبيّ علمه وعصمته، وكلُّ ما لدى الرسول الأكرم عَلَّهُ، سوى نزول الوحي، يرثها ذلك الإمام اللهِ؛ لأنَّهُ سيقود تلك الأمّة التي قادها رسول الله على أن فيحتاج إلى كلِّ ما كان يحتاج إليه النبيّ عينه، فالشاعر يُشير إلى أنَّ الذين قتلوا الإمام الحسين اللهُ إنَّما قتلوا النبوّة واستمرارها. نذكر فيما يلي والوحي، وأماتوا القرآن؛ لأنَّ الإمام اللهُ فيه ديمومة النبوّة واستمرارها. نذكر فيما يلي نمو ذجًا من تلك الأشعار:

دفنوا النُبوَّة وحيها وكتابها بك والإمامة حُكمها وقضاءها(٢)

### س. الشهادة:

الشهادة في سبيل الله هي بذل النفس في نصرة الحقّ، وبذل المهجة في حفظ الدين، وأمنية المجاهدين والعاشقين للقاء الخالق على الله المجاهدين والعاشقين للقاء الخالق على الله المجاهدين والعاشقين للقاء الخالق على المجاهدين والعاشقين للقاء المجاهدين والعاشقين المجاهدين والعاشقين للقاء المجاهدين والعاشقين للقاء المجاهدين والعاشقين والعاشقين المجاهدين والعاشقين والع

قال سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ ٱشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمُولَكُم بِأَنَّ لَهُمُ ٱلْجَنَّةَ يُقَالِمُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَيَقَنْ لُونَ وَيُقَنَّلُونَ وَيُقَنَّلُونَ وَيُقَنِّلُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًّا فِ ٱلتَّوْرَكِةِ

<sup>(</sup>١) عليّ بن عيسي بن أبي الفتح الأربلّيّ، كشف الغمَّة في معرفة الأئمَّة، مكتبة بني هاشم، قم، ١٣٨١ هـ: ٢/ ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) الجِلِّيّ، المصدر السابق: ١/ ٥١.





و إمَّا شاعرنا السيِّد حيدر الحلِّيّ، فجاء بذكر هذه القيمة بأسلوبٍ جميل، وأيضًا قد ضمَّن البيت بقيم دينيَّة أخرى، حيث قال منشدًا:

## نعى شاكرًا نال الشهادة صابرًا

## وقد يجتبى شهد العواقب بالصبر(٢)

أَشار الشاعر الله على أنَّ الإمام الحسين الله نال الشهاده لأسباب، منها؛ لأنَّه شاكر الله، ولأنَّه صابر، وشكره وصبره انتهى به إلى نيل هذه الدرجة العظيمة، وهي الشهادة،



<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة التوبة: الآية ١١١.

<sup>(</sup>٢) محمَّد ري شهري، ميزان الحكمة، ط٣، دار الحديث، قم المقدَّسة، ١٩٨٧م: ح ٩٧٥٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ح ٥٩٧١.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ح ٩٧٥٥.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة: الآية ١٥٤.

<sup>(</sup>٦) الحِلِّيّ، المصدر السابق: ١/ ٨٢.





والشطر الثاني من البيت هو عصارة هذه الآية المباركة: ﴿وَبَشِّرِ ٱلصَّابِرِينَ ﴾(١).

## ج. الولاية:

ولاية أهل البيت الله وامتثال الإسلام الخمسة، بل هي أهم الأركان والإسلام الخمسة، بل هي أهم الأركان وأعظمها لما فيها من طاعة لله تعالى وامتثال الأوامر رسوله الكريم على فلذا جاء في القرآن المجيد: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُوا أَطِيعُوا الله وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْ مِن كُورٌ فَإِن نَنزَعُلُم فِي هذه وَدُوهُ إِلَى الله وَالرَّسُولِ إِن كُنمُ مُورً وَالله وَالْيَوْمِ الله وَالْيَوْمِ الله وَالْيَوْمِ الله وَالْيَوْمِ الله وَالْيَوْمِ الله وَالْيَوْمِ الله وَلَي الله وَالرَّسُولِ إِن كُنمُ مُورً وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَله وَله وَالله والله والل

إِنَّ سَائلًا أَتَى مسَجِد النبيِّ، وكان الإمام عليِّ اللهِ راكعًا، فأشار بيده للسائل، أي اخلع الخاتم من يدي، فنزل قوله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّذِينَ عَامَنُوا اللَّهِ اللهِ عَلَى اللهُ وَلَيْ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَل

وقد تضافرت الروايات على نزول الآية في حقّ الإمام علي الله و وَنقلها الحفّاظ، منهم: ابن جرير الطبري (٤)، والحافظ أبو بكر الجصّاص الرازي (٥)، والحاكم







<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: الآية ٥٩.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة: الآية ٥٥.

<sup>(</sup>٤) محمَّد بن جرير الطبريّ، تفسير الطبريّ، ط١، دار الإعلام للنشر والتوزيع، عمَّان، ٢٠٠٢م: ١٨٦/٦.

<sup>(</sup>٥) أحمد بن على جصَّاص، أحكام القرآن، دار إحياء التراث العربيّ، بيروت، ١٩٨٥م: ٢/ ٥٤٢.

### \_ معالم الفكر الديني في شعرالسيِّد حيدر الحلِّي





النيسابوريّ(۱)، والحافظ أبو الحسن الواحديّ النيسابوريّ(۱)، وجار الله الزمخشريّ(۱)، والحافظ أبو الحسن الواحديّ النيسابوريّ(۱)، وجار الله الزمخشريّ وهم بين إلى غير ذلك من أئمَّة الحفَّاظ وكبار المفسِّرين، ربَّها ناهز عددهم السبعين، وهم بين محدِّث ومفسِّر ومورِّخ.

إنَّ ما ذكرناه هو تبيين وإشاره إلى قيمة من القيم الدينيَّة التي أشار إليها شاعرنا السيِّد حيدر الحلِّي، وهي بالطبع ولاية الأمر، حيث ينشد الشاعر قائلًا:

# نعى أنَّ أسيافًا نحرنَ ابنَ فاطم

نحرنَ بحَجرِ الله كلَّ أُولِي الأمرِ (١)

أشار الشاعر إلى أنَّ جبرائيل بنعيه أخبر السيوف التي نحرت الإمام الحسين الله هي إنَّم نحرت أولي الأمرِ الذين أوجب الله طاعتهم على العباد، وهذه إشارة إلى مدى عظمة هذه المصيبة، وأنَّ الإمام الحسين الله هو مظهرٌ لأولي الأمر، بحيث يتجسَّدون فيه الله والإشارة المهمَّة هي أنَّ محلَّ النحر هو حِجرُ الله، وهذا فيه دلالة على قساوة القاتل وشقاوته وابتعاده عن الله، وعدم معرفته الكاملة بالله تعالى.

# بسولاء أبناء السرسالة أتَّقي يسوم القيامة هوها وبالائها(٥)



<sup>(</sup>١) الحسين بن محمَّد بن عبد الله الطيبيّ الدمشقيّ، الخلاصة في معرفة الحديث، تحقيق أبو عاصم الشواميّ الأثريّ، ط١، المكتبة الإسلاميَّة، القاهرة، ٢٠٠٩م: ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) عليّ بن الحسن الواحديّ، أسباب نزول القرآن، تحقيق كمال زغلول، ط١، دار الكتب العلميّة، بيروت، ١٩٩١م: ١١٣.

<sup>(</sup>٣) محمود ابن عمر الزمخشريّ، الكشّاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، ط٣، دار الكتاب العربيّ، بيروت، ١٤٠٧هـ: ١/ ٤٦٨.

<sup>(</sup>٤) الحِلِّيّ، المصدر السابق: ١/ ٨٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ١/٥٥.





حرف الباء في كلمة (الولاء) يدلُّ على السبب، وهذا يُعدُّ كالوسيلة والداعي العظيم والمهم لمن شاء الوصول للطريق الصواب. فمن القطع واليقين وسيلتنا للتقى، أي الصيانة والتحفُّظ من هول القيامة وبلائها هي الوسيلة العظمى التي جعلها الله تبارك وتعالى لنجاة البشريَّة. وممَّا لا غبار عليه أنَّ أبناء الرسالة الذين يراد بهم محمَّد عَلَيْ وَالله الأطهار المالية النبين يراد بهم محمَّد المالية الأطهار المالية النبية أن لا يسهل الأمر العظيم إلَّا لسبب أعظم منه، خصوصًا إذا كان يتعلَّق الأمر بهول يوم القيامة، والذي ورد في حقِّه آيات وروايات كثيرة وعجيبة (۱).

ماذا تظنَّ إذا رفعت وسيلتي لله حمد أئصَّتي وَولائسها<sup>(١</sup>

#### د. الهداية:



<sup>(</sup>١) سورة القمر: الآية ٤٦، سورة القيامة: الآيات ٣٦-١.

<sup>(</sup>٢) الحِلِّيّ، المصدر السابق: ١/٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد: الآية ٧.

#### ِ معالم الفكر الدينيّ في شعرالسيِّد حيدر الحلِّيّ.





الخاصّة والمؤهلًات التي تناسب مهمّته. وقد جاء في الرواية قول أمير المؤمنين الله المرقة والمؤهلًات التي تناسب مهمّته. وقد جاء في الرواية قول أمير المؤمنين الأعظم على الآية الكريمة نزلت بحقّ النبيّ على واله البررة الكرام، وجاء عن الرسول الأعظم على قوله: «أَنَا الْمُنْذِرُ وَأَنْتَ الْهَادِي يَا عَلِي فَمِنّا الْهَادِي وَالنّبَحاةُ وَالسّعَادَةُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ». وَفي رواية أخرى أيضًا: «دعا رسول الله بالطهور، وعنده عليّ بن أبي طالب الله وسول الله على بن أبي طالب الله على بن أبي طالب الله على بن أبي طالب الله على الله على بن أبي طالب الله على الله على نفسه - ثمّ ردّها إلى صدر الإمام عليّ الله ، ثمّ قال: ولكلّ قومٍ هادٍ، ثمّ قال: إنّا منار الأنام وغاية الهدى وأمير القرى، أشهد على ذلك أنّاك كذلك» (١٠). عن الإمام أبي جعفر الباقر الله في قول الله تعالى: ﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرُ وَلِكُلّ قَرْمٍ هَادٍ ﴾، أنّ رسول الله على أنه والله الله على الله

وعن حنَّان بن سدير عن أبيه عن أبي جعفر الله قال: «سمعته يقول في قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرُ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾، فقال: قال الرسول الأكرم عَلَيْهُ: أنا المنذر وعليّ الهادي، وكلُّ إمام هادٍ للقرن الذي هو فيه»(٣).

وَمِن الطبيعي أنَّ الذي يكون هاديًا أو مبشِّرًا ونذيرًا، لا بدَّ لهُ من أن تتوافر فيه حالة المصونيَّة الكاملة حتَّى يتمكَّن مِن حمل الناس على الهداية، وذلك لأنَّهم مختارون ومصطفون، ولا يعقل أن يتمَّ اختيار واصطفاء من لا تتوفَّر فيه الأهليَّة. إذن وصلنا إلى أنَّ الأئمَّة المحدرسول الله على شعره، هم الهادون حقًّا إلى الرَّ شاد، وبهم تتمُّ الهداية، ويشير شاعرنا إلى هذه القيمة في شعره، ويقول منشدًا:



<sup>(</sup>١) المجلسيّ، المصدر السابق: ٩/ ٧٥.

<sup>(</sup>٢) محمَّد بن يعقوب الكلينيّ، الكافي، تصحيح عليّ أكبر غفاري، ط٤، دار الكتب الإسلاميّة، طهران، ١٣٦٥ ش: ١/٩١١.

<sup>(</sup>٣) عن حنان بن سدير عن الإمام الباقر الله المجلسيّ، المصدر السابق: ٥٠٤ /٣٥.





## نعى مَن دعا بالدين حيّ على الهدى

# أُناسًا دعوا بالشرك حيّ على الكُفر(١)

يشير الشاعر إلى أنَّ جبرائيل نعى حماة الدين، نعى مَن كانت همَّته هداية الناس، في حين أنَّ هؤلاء الناس كانوا يدعون إلى الشِّرك والكفر، وهذه ملاحظة أنَّ هداية رؤوس الكفر تنتهي إلى هداية الناس.

## فيا من هم الهادون والصفوة التي

### عن الله قربًا قاب قوسين قاما(٢)

جاءت (يا) النداء خطابًا، وأنَّ خطاب الأدنى إلى الأعلى يفيد الطلب أو الالتهاس، فالشاعر يخاطب خطاب الطلَّاب والملتمس من الذين فيهم صفة الهداية فهم الصفوة، بها أنَّهم أقرب مخلوق لله تبارك تعالى، وحرف (هم) يفيد الحصر بآل الرسول على وذلك استدلالًا بهذه الآيات الكريمة: ﴿ وَهُوَ بِأَلْأُفُقِ ٱلْأَعْلَىٰ ﴿ ثُمُ دَنَا فَنَدَكَ ﴿ فَا مُوسَانِ أَوَ أَدْنَىٰ ﴾ (٣).

### ثانيًا: العبادية

### أ. الصلاة:

تُعدُّ الصلاة أعظم العبادات شأنًا وأوضحها برهانًا، وقد اهتمَّ بها الإسلام وأولاها عناية خاصَّة، وبيَّن فضلها ومنزلتها بين سائر العبادات، وأنَّها صلة بين العبد وربِّه، يظهر بها امتثال العبد لأَوامر ربِّه. الصلاة من العبادات التي شُرِّعت في الأديان السهاويَّة

<sup>(</sup>١) الحِلِّيّ، المصدر السابق: ١/ ٨٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١/ ٦٢.

<sup>(</sup>٣) سورة النجم: الآيات ٧-٩.

#### معالم الفكر الدينيّ في شعرالسيِّد حيدر الحلِّيّ.



السابقة لبعثة نبينًا محمَّد عَيَّا فهذا سيّدنا إبراهيم الله يسأل ربَّه إقامتها هو وذريّته: 
﴿ رَبِّ ٱجْعَلْنِي مُقِيمَ ٱلصَّلَوْةِ وَمِن ذُرِّيَتِي ﴾ (١) ، وكان إساعيل الله أيضًا يأمر أهله بها: 
﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ رِبِالصَّلَوْةِ وَالزَّكُوةِ ﴾ (١) ، وقد فرض الله تعالى الصلاة على نبينا محمَّد عَيَّ في الساء ليلة الإسراء والمعراج، وكانت في أوَّل فرضيَّتها خمسون صلاة، ثمَّ خفَّفها الله سبحانه وتعالى إلى خمس، فهي خمس في الأداء، وخمسون في الثواب.

ثبتت مشروعيَّة الصلاة بأدلَّة كثيرة، منها قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا اللَّكُوٰةَ ﴾ (١٠)، وقول على اللَّمُوِّ مِنين كَانَتُ عَلَى ٱلْمُوَّ مِنين كَتَابًا مَّوْقُوتَا ﴾ (١٠)، وقول ه على اللَّهُ مُناهِ السَّلَوٰةَ وَيُوْتُوا السَّلَوٰةَ وَيُوْتُوا السَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا السَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا اللَّهَ الدِّينَ حُنَفَآةً وَيُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا اللَّهَ الدِّينَ حُنَفَآةً وَيُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا اللَّهَ الدِّينَ حُنَفَآةً وَيُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا اللَّهَ اللَّهُ الدِّينَ حُنَفَآةً وَيُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا اللَّهَ الدِّينَ حُنَفَآةً وَيُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا اللَّهُ الدِّينَ حُنَفَآةً وَيُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ ويُؤْتُوا اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْ

والأحاديث كثيرة، ومنها الصلاة، هي آخر وصايا النبي عَيَّا فعن الإمام علي الله والأحاديث كثيرة، ومنها الصلاة الصلاة الصلاة، اتَقوا الله فيها ملكت أيهانكم (())، من عظيم منزلة الصلاة في الإسلام أنَّها فُرِضت في أعظم ليلة عرفتها البشريَّة على مدار التاريخ الإسلامي كلِّه، ألا وهي ليلة الإسراء والمعراج بالهادي البشير عَلَه، ألا وهي ليلة الإسراء والمعراج بالهادي البشير عَلَه، ألا وهي لين الشرك والكفر ترك الصلاة (()).



<sup>(</sup>١) سورة ابراهيم: الآية ٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم: الآية ٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية ٤٣.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء: الآية ١٠٣.

<sup>(</sup>٥) سورة البينة: الآية ٥.

<sup>(</sup>٦) أبو عبد الله بن ماجة القزوينيّ، سنن ابن ماجة، تحقيق محمَّد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء الكتب العربيَّة، بيروت، بلاتا: رقم ٢٧٤٨.

<sup>(</sup>٧) مسلم بن الحجَّاج القشيريّ النيسابوريّ، صحيح مسلم، ط١، دار نوابليس، بيروت، ٢٠٠٧م: ٤/ ١٦٧٢.





ومن هذا المنطلق جاء ذِكر هذه القيمة المتعالية على لسان شاعرنا السيِّد حيدر الحِلِّيِّ في هذا البيت بأسلوب جميل:

# نعي ساجدًا صلَّت إلى الله روحـهُ

## قضى رأسه المرفوع من سَجده الشكر(١)

بمواصفات لمن نعي عليه يصل إلى هنا بأنَّ الإمام الحسين اللهِ بقدر حبِّه للصلاة، التي هي مظهر العبوديَّة، بعد خروج روحه لا تزال روحه تصلِّي إلى الله، وَرفعة رأسه على الرمح هي دلالة على رفعه من حالة السجود، بحيث سجده لله شاكرًا، وهذا العمل النبيل بالنهاية يرسم لنا ولباقي البشر الخطوط التي تؤدِّي إلى السعادة الدنيويَّة والأخرويَّة.

# ب. الصلوات عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَعَلَىٰ آلِ مُحَمَّدٍ:

قال الله على: ﴿ إِنَّ اللّهَ وَمَلَتِ كَهُ. يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِيِّ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِيكَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ (٢). قال العلَّمة الحسن بن عبد الله العسكريّ، المعروف بأبي هلال العسكريّ، وهو من أعلام القرن الرابع الهجريّ: الصلاة من الله الرحمة، ومن الملائكة الاستغفار، ومن الآدمين الدعاء (٣)، وقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيُّ : «مَنْ صَلَى عَلَيَّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَمَلَائِكَتُهُ، وَمَنْ شَاءَ فَلْيُعْتِلُ، وَمَنْ شَاءَ فَلْيُكْثِرْ » (٤).

وقَالَ الرَسُولُ الأكرم عَلَيْ الدُفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ بِالصَّلَاةِ عَلَى فَإِنَّهَا تَذَهَبُ

<sup>(</sup>١) الحلِّيِّ، المصدر السابق: ١/ ٨١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب: الآية ٥٦.

<sup>(</sup>٣) الحسن بن عبد الله أبو هلال العسكريّ، الفروق اللغويَّة، مؤسَّسة النشر الاسلامي، قم المقدَّسة، ١٤١٢هـ: ١٠٤٨.

<sup>(</sup>٤) الكلينيّ، المصدر السابق: ٢/ ٤٩٢.

### معالم الفكر الديني في شعرالسيِّد حيدر الحلِّي



بِالنَّفَاقِ»(۱)، وعن الإمام جعفر بن محمَّد الصادق اللهُ أَنَّه قَالَ: «مَنْ قَالَ يَا رَبِّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ مِائَةَ مَرَّةٍ؛ قُضِيَتْ لَهُ مِائَةُ حَاجَةٍ، ثَلاثُونَ لِلدُّنْيَا، وَالْبَاقِي لِلْآخِرَةِ»(۱)، مُحَمَّد واللهُ عَمَّد الصادق اللهُ اللهُ عَالَى: «كُلُّ دُعَاءٍ يُدْعَى اللهُ عَلَى بِهِ مَحْجُوبٌ وعن الإمام جعفر بن محمَّد الصادق اللهِ أَنَّه قَالَ: «كُلُّ دُعَاءٍ يُدْعَى اللهُ عَلَى بِهِ مَحْجُوبٌ عَنِ السَّمَاءِ حَتَّى يُصَلَّى عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ». وقالَ الرَسُولُ الأعظم عَلَيُ اللهُ الصَّلاةُ عَلَيَ عَنِ السَّمَاءِ حَتَّى يُصَلَّى عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ». وقالَ الرَسُولُ الأعظم عَلَيُ اللهُ هذه القيمة، وَعَلَى أَهْلِ بَيْتِي تَذَهَبُ بِالنِّفَاقِ»(۱). ويشيرُ شاعرنا السيِّد حيدر الحليِّ إلى هذه القيمة، وينشد في هذا الحقل قائلًا:

# صلَّى الإلـــهُ عليكم ما مِنكم

هتف الصوامع باسم خير أمين(٤)

وفي هذا البيت أشار الشاعر إلى فضيلة امتاز بها أهل البيت الله على أنَّ الله صلَّى عليهم، وَأُوجب على أُمته بأن يصلُّوا على النبيّ وآله الأطهار، وَعند فقهاء المسلمين أنَّ المسلم في صلواته اليوميَّة بعد التشهُّد لا بدَّ أن يصلِّي على النبيّ وآله بنيَّة الوجوب، ومن تركها متعمِّدًا بطلت صلاته، وهذا الاقتران دلالة على أنَّ لأهل البيت المي شأن ومرتبة لابد أنَّ تُلاحظ وهذا هو الفرق بين الإماميَّة وغيرهم من المذاهب الإسلامية؛ لأنَّهم يلاحظون تلك المرتبة وذلك الاقتران، فالشاعر أيضًا أشار إلى هذه المسألة المهمَّة، بحيث لو فكَّروا فيها بدون عصبيَّة؛ لانتهى كلُّ ما بيننا من جدال.

# ج. الخشوع:

ولهذه القيمة إشارة لطيفة أشار إليها السيِّد حيدر الحلِّي، حين قال:





<sup>(</sup>١) الكلينيّ، المصدر السابق: ٢/ ٩٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٢/ ٩٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٢/ ٤٩٢.

<sup>(</sup>٤) الجِلِّيّ، المصدر السابق: ١/٤١١.





# سمة العبيدِ من الخشوع عليهم شِ أن ضمَّتهم الأسحارُ(١)

الخشوع في اللغة: علامة لعباد الله الذين قضوا الأسحار بعبادة ربِّم، وهذه دلالة على معرفتهم لخالقهم؛ لأنَّ العبد كلَّما زادت معرفته بالله، زاد خشوعه، وكما أشار إليها القرآن بقوله تعالى: ﴿إِنَّما يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَوُّا ﴾(٢)، فالخشوع في أصل اللغة الانخفاض والذلُّ والسكون، والخشوع الخضوع في البدن، وَفي الصوت والبصر السكون والتذلل، وَفي الكوكب دنوه من الغروب، يقال خَشَعَت الكواكب إذا دنت من المغيب. والخاشع المستكين والراكع، والخاشع من المكان هو المغبر الذي لا منزل به، والمكان لا يتهدى له (٣).

والخشوع في الاصطلاح: كثرت فيه عبارات أهل العلم، وكلُّها معانٍ متقاربة تدور حول خشوع القلب وخضوعه بين يدي ربِّه تبارك وتعالى، ففي اصطلاح أهل الحقيقة الخشوع والانقياد للحقّ، وقيل هو الخوف الدائم في القلب، وقيل من علامات الخشوع أنَّ العبد إذا غضب أو خولف أو ردَّ عليه استقبل ذلك بالقبول(١٤)، وللخشوع فضائل تدلُّ على أهميَّته، فأهل الخشوع هم أهل الفلاح والفوز في الدنيا والآخرة، فقال الله تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

<sup>(</sup>١) الحِلِّيّ، المصدر السابق: ١/ ٨٤.

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر: الآية ٢٨.

<sup>(</sup>٣) محمَّد بن يعقوب مجد الدين الفيروز آبادي، القاموس المحيط، تحقيق محمَّد نعيم العرقسوسي، ط٨، مؤسَّسة الرسالة، ببروت، ٢٠٠٥م: ١/ ٩٢١.

<sup>(</sup>٤) عليّ بن محمَّد الجرجانيّ، التعريف ات، تحقيق عادل أنور، دار المعرفة، بيروت، ٢٠٠٧م: ١٣٢/١.

<sup>(</sup>٥) سورة المؤمنون: الآيات ١-٢.





فيها تذلّلهم لله فيها بطاعته، وقيامهم فيها بها أمرهم بالقيام به فيها(١)، فهي أهم الشعائر في الإسلام.

وأنشد الشاعر الحلِّيّ ذلك البيت مع أبيات أُخرى في وصف الهاشميِّين في معركة الطفِّ:

متنافسين على المنيَّة بينهم فكأنَّا هي غسادةٌ مِعطارُ

سِمَةُ العبيدِ من الخشوعِ عليهم

للهِ إن ضمَّتهم الأسحارُ وإذا ترجَّلتِ الضُّحى شهدت لهم

بِيضُ المواضي أنَّهم أحررار(٢)

إنَّ هذه الصور تدعو المتلقِّي إلى أنَّ يسلك المسلك الذي يؤدِّي إلى الخشوع أمام الله تعالى، لتسرج له نورًا من البهجة، بل تبعث أمام عينيه وميضًا صورة أبطال مقاتلين متنافسين على الاستباق نحو المنيَّة التي هي عندهم غادة تبعث بعطورها فتستهويهم، إنَّهم إذا جنَّ الليل عبيد لله يذوبون خشوعًا في تبتُّلهم إليه، أذلَّاء بين يديه، حتَّى إذا اشتعلت الحرب كانوا فيها الفرسان الأبطال البارزين المتقدِّمين الأحرار.

# د. الخضوع لله:

الخضوع في اللغة: تعني ركوع المشاعر وسجودها، لذلك هو أصل معنى العبوديَّة، والخضوع يعني الاستسلام، ويمكن اشتقاقه من كلمة الإسلام بمعنى الاستسلام أي الخضوع يعني النفس وكلُّ ما تملك إلى مالكها الحقيقيّ وهو الله سبحانه، أي التجرُّد من كلِّ



<sup>(</sup>١) الطبريّ، المصدر السابق: ٩/ ١٩٦.

<sup>(</sup>٢) الحلِّيّ، المصدر السابق: ١/ ٨٤.





ما تملك لتنسبه إلى مالكه الحقيقي وهو الله سبحانه، لذلك هو أصعب شعور على النفس، فأنت مستسلم مغلوب على أمرك من الله، والله غالب على أمره، والخضوع والذلُّ معناه أن تعيش مرهونًا بعطائه، فمن غيره تموت ذليلًا محتاجًا لعطائه، فبغير عطائه ونعَمِه لا تستطيع أن تتنفَّس، فالنفس والهواء نعمة، فأنت عبد إحسانه خاضع لما يجود به عليك، وكما يقولون فالإنسان أسير الإحسان.

الخضوع في الاصطلاح: تعني الشعور بأنَّ الله هو المالك يؤدِّي إلى الشعور بالخضوع، فمعنى أن ينخلع الإنسان من كلِّ ما يملك حتَّى من نفسه، هو أن يكون كالميت بين يدي مغسله، بحيث يفعل به ما يشاء، فيكون كالميت أيضًا بين يدي الله يفعل به ما يشاء، وهذا أيضًا هو أصل الشعور بالتوكُّل على الله تعالى. نظر السيِّد حيدر الحلِّي إلى الخضوع لله على الخضوع لغيره كقيمة من قيم الإسلام، وقال فيها منشدًا:

عجبًا للعُيون لم تغدُّ بيضًا

لمـــــــابِ تحــمـــرُّ فـيــه الـــدمــوعُ

وأسلى شابت الليلى عليه

وهو للحشر في النفوس رضيعُ

موقف لا البصير فيه بصير

لاندهاش ولا السميعُ فيه سَميعُ

فلشمس النهار فيه مغيب بُ

ولشهمس السيوف فيه طُلوعُ

أينها طهارت النفوس شعاعًا

فلطير السردى عليها وقسوع







طمعت أن تسومه القوم ضيها

فأبى الله والحسام الصنيع

كيف يلوي على الدنيَّة جيدًا؟

لسوى اللهِ ما لواه الخضوعُ

فَتلقَّى الجُموعَ فردًا وَلكنْ

كُــلُّ عُـضـوٍ في الــرَّوعِ منه جُمـوعُ

رُمحُ م من بنانِه، وَكاأنَّ من

عَــزمِــهِ حَــدُّ سَـيـفِـه مَـطـبـوعُ

زُوَّجَ السَّيفَ بالنفوسِ وَلكنْ

مَهرُها المَوتُ وَالخِضَابُ النَّجِيعُ(١)

في هذا الموقف الذي حجب القتام فيه ضوء الشمس، ولا ترى فيه إلّا بريق السيوف، حاولت قوى الضلال إخضاع الإمام الحسين لإرادتها فامتنع عليهم؛ لأنَّ الله والسيف لا يقبلان بهذا، وهذا الإمام لم يخضع لغير الله تعالى، وما كان فردًا في المعركة بل كان كلُّ عضو من أعضائه جموعًا وحشدًا، وما كان سيفه إلَّا من عزمه ولا رمحه إلَّا من بنانه، ثمَّ يعقد الشاعر زواجًا بين سيف الحسين اليَّا، ونفوس أعدائه، زواجًا مهره الموت، وخضابه من دماء القتلى. إنَّا صورٌ يقتنصها الشاعر ويقدِّمها إلى المتلقِّي في إطارِ جميل ونغم رقيقٍ من جَرْسِ الألفاظ بأسلوبٍ عذب منفردٍ، ولاحظ موازنته بين العيون التي ابيضَّت من الحزن، والدموع التي احمرَّت من الألم والليالي التي شابت، والحزن الذي مازال رضيعًا والطلوع والمغيب والطيران والوقوع، كلُّ ذلك بلا تَكلُّفٍ.



<sup>(</sup>١) الحلِّيّ، المصدر السابق: ١/ ٨٧ - ٨٥.





## كيف يلوي على النيَّه جيدًا

لِـسـوى اللهِ ما لـواه الخـضـوع(١)

أراد بـأنَّ الخضـوع لغير الله هي خصلة لمن لا يعرف الله حقَّ المعرفة؛ لأنَّ من عرف الله حتَّ المعرفة لا يرى سوى الله سبحانه وتعالى.

يُشير شاعرنا في هذا البيت إلى هذه الصفة الحميدة التي كان يتحلَّى بها مو لانا الإمام الحسين الله ، وهي أنَّه ما خضع لغير الله ، لذلك عاش عزيزًا ومات عزيزًا.

## ثالثًا؛ الأخلاقيَّة والتربويَّة

#### أ. العفاف:

العفة لغة: مصدر عفّ، يقال عَفّ عن الحرام يعِفُ عِفّةً وعَفَا وعَفَافَةً أي: كفّ، فه و عَفْ وعَفِيفٌ والمرأة عَفّةٌ وعَفِيفَةٌ وأعَفّهُ الله، واسْتَعَفّ عن المسألة أي: عفّ، وتَعَفَّ فَ: تكلف العِفّة. والعِفة الكَفُّ عها لا يَجِلُّ ويَجْمُل، والاسْتِعْفاف طلَبُ العَفافِ طلَبُ ولكن العفة اصطلاحًا هي صفة نفسيّة في الإنسان، يمكن التعرُّف عليها من خلال آثارها التي تظهر على الإنسان، هذه الآثار التي ذكرتها بعض الروايات بأنّها الصبر عن الشهوة. وقيل هيئة للقوَّة الشهويَّة متوسطة بين الفجور الذي هو إفراط هذه القوَّة، والخمود الذي هو تفريطها، فالعفيف من يباشر الأمور على وفق الشَّرع والمروءة (٣)، وقيل هي ضبط النفس عن الشهوات، وقصرها على الاكتفاء الشَّرع والمروءة (٣)، وقيل هي ضبط النفس عن الشهوات، وقصرها على الاكتفاء بها يقيم أود الجسد، ويحفظ صحَّته فقط، واجتناب السَّرف في جميع الملذَّات وقصد



<sup>(</sup>١) الحلِّيّ، المصدر السابق: ١/ ٨٧.

<sup>(</sup>٢) جمال الدين ابن منظور، لسان العرب، ط١، دار الفكر، بيروت، ١٩٩١م: ٩/ ٢٥٣.

<sup>(</sup>٣) الجرجانيّ، المصدر السابق: ١٥١.

#### معالم الفكر الدينيّ في شعرالسيِّد حيدر الحلِّيّ.





الاعتدال(١)، وقيل هي ضبط النفس عن الملاذِّ الحيوانيَّة، وهي حالة متوسِّطة من إفراط، وهو الشَّره، وتفريط وهو جمود الشهوة (٢)، يقول تعالى: ﴿ لِلْفُ قَرَاءَ الذِّينَ أُحْصِرُوا وهو الشّهوة لاَيْسَ مَطِيعُونَ ضَرَّبًا فِ الْأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ اللَّهُ مُن الْجَاهِلُ أَغْنِياً وَ اللَّهُ مِن التَّعَفُّفِ ﴾ (٣)، ويقول سبحانه: ﴿ وَلْيَسْتَعْفِفِ ٱلنَّذِينَ لَا يَجِدُونَ فِكا مَا حَتَى يُغْنِيهُمُ اللهُ مِن فَضْلِهِ إِنَّ اللهُ عَلَى اللهُ العديد من الثمرات والبركات التي تترتَّب على العقيَّة، وَنذكر منها فيها يأتى:

أ. حسن المظهر: فعن الإمام علي الله: «من عفَّت أطرافه حسنت أوصافه» (٥٠)، وعن أبي جعف ريك : «أمَّا لباس التقوى فالعفاف، إنَّ العفيف لا تبدو له عورة وإن كان عاريًا من الثياب، والفاجر بادي العورة وإن كان كاسيًا من الثياب» (١٠).

ب. الوقاية: فعن الإمام على اللها: «لكاد العفيف أن يكون ملكًا من الملائكة» (())، فهذه الرواية تشير إلى أنَّ العفَّة سبب في ترك المعاصي، والقرب من الله تعالى، بحيث يصبح سلوكه كلُّه طاعة لله تعالى، وكأنَّ العفيف ملك من الملائكة، وكلمة أمير المؤمنين اللها: «ثمرة العفَّة الصيانة» تشير إلى ذلك أيضًا. فيذكر الشاعر الكبير السيّد حيدر الحِلِّ العفاف في أشعاره لآل البيت الله بشكل جلٍّ، حيث يقول:



<sup>(</sup>١) الجاحظ، تهذيب الأخلاق، مجمع اللغة العربيَّة، دمشق، ١٣٤١هـ: ٢١.

<sup>(</sup>٢) الإصفهانيّ، المصدر السابق: ٣١٨.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: الآية ٢٧٣.

<sup>(</sup>٤) سورة النور: الآية ٣٣.

<sup>(</sup>٥) عليّ بن محمَّد الليثيّ الواسطيّ، عيون الحكم والمواعظ، تصحيح حسين بير جندي، ط١، دار الحديث، قم المقدَّسة، ١٣٧٦ ش: ٢١.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه: ٣٢٧.

<sup>(</sup>٧) محمَّد دشتي، ترجمة نهج البلاغة، ط١٦، مؤسَّسة مشهور للنشر، قم المقدَّسة، ١٣٨١ش: الحكمة ٧٧.





### شلبت وقد حجب النواظر نورها

## عن حُرِّ وجه بالعفاف مصون (١)

ويشير إلى أنَّ نساء آل بيت الرسول الله والمخدَّرات والعقائل اللواتي سُلَب القناع عن وجوههنَّ عندما سُبِين وسيِّرن بعد مقتل الإمام الحسين الله الكن العفاف كان حجابًا وساترًا لهن، فها شوهد ذلك الوجه بدليل وجود الستر المعنويّ، وهو العفاف، وبدليل أنَّ القوم حجب عن نور أبصارهم، فها كانت لهم القدرة على المشاهدة.

## ب. الصبر:

الصبر خلق وَصفة أساسيَّة في حياة المؤمن، يُعرف به حقيقة الإيهان وحسن اليقين بالله. وَقال تعالى: ﴿وَتَوَاصَوْا بِٱلصَّبْرِ ﴾(٢)، معناه تواصَوْا بالصبر على طاعة الله، والصبر على الدخول في معاصيه.

ونُلاحظ أَنَّ أكثر أخلاق الإيمان داخل في الصبر: فمثلًا العفو صبر على حقِّ الانتقام، والجود صبر على شعطان الغضب، والعمل والمجتهاد صبر على راحة النفس وخمولها.. فنرى أنَّ «كلَّ مقامات الدين مرتبطة بخلق الصبر» عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله على: الإيمان نصف في الشكر (١٤)، ولذلك جمع المولى الله هذين الخلقين في قوله تعالى: في ذلك لأَينَتِ لِكُلِّ صَبَّادٍ شَكُورٍ ﴾ (٥).







<sup>(</sup>١) الحِلِّيّ، المصدر السابق: ١/١١٤.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة العصر: الآية ٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٢٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقيّ في شعب الإيمان، والخرائطيّ في كتاب الشكر، نقلًا عن: الدرِّ المنثور في التفسير المأثور، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطيّ، دار الفكر، بيروت، ٢٠١١م: ١٠٧/١.

<sup>(</sup>٥) القرآن الكريم، سورة الشورى: الآية ٣٣.

### معالم الفكر الديني في شعرالسيِّد حيدر الحلِّيّ





وجاء شاعرنا السيِّد حيدر الحلِّيِّ بوصف هذه القيمة التي كان يتحلَّى بها من حضر واقعة الطفِّ، كلُّ مِن الإمام الحسين اللهِ وأصحابه النجباء، بحيث يقول منشدًا:

## لقلوبها امتحن الإله بموقف

### محضته فيه صبرها وبالاءها(١)

يشير الشاعر إلى أنَّ الذين حضر وا الطفَّ، وَلاقوا الموت هُم الذين امتحن الله قلوبهم للأيهان، لأنَّ هذا الاختبار هو الهدف الرئيس لخلقِ الإنسان، وأشار القرآن الكريم أنَّ الصبر هو سرُّ النجاح في هذا الاختبار، لذلك يقول الشاعر إنَّ هؤلاء الفتيان صبروا عندما لاقوا الصعاب والشِّداد.

## قد تراصت بالصبر فيه رجالٌ

# في حشى الموت من لِقاها صلوعُ (٢)

يقول: قد جاءوا رجال يوصي واحدٌ الآخر بالنسبة إلى الصبر والتصبُّر لإقبال الموت والتصبُّر والتواصي بالصبر، وهو نوع من أنواع المواساة، بحيث يواصون بالصبر. ولكنَّما في الموت وفي لقائه ألمُّ شديد من فرقة الأحباب وتركها مظلومين حاملين حملة المسكين على ظهورهم استدلالًا إلى الآيات الكريمة من القرآن المجيد، وفي البيت إشارة واضحة لهذه الآية الشريفة: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَتَوَاصَواْ بِٱلْحَقِ وَوَاصَواْ بِٱلْحَقِ وَوَاصَواْ بِٱلْحَقِ وَوَاصَواْ بِٱلْحَقِ وَوَاصَواْ بِاللّهِ الرّبَا اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللللّهِ الللّهِ الللللّهِ الللّهِ اللللّهِ اللللّهِ اللّهِ اللللّهِ اللللّهُ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللللّهِ الللّهِ الللللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللّهِ الللللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ

# يدومٌ أبديُّ النضيم صابر محنةً

## غضب الإله لوقعها في الدين (٤)





<sup>(</sup>١) الحِلِّيّ، المصدر السابق: ١/ ٥٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١/ ٨٧.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة العصر: الآية ٣.

<sup>(</sup>٤) الجِلِّيّ، المصدر السابق: ١/١٣/١.





هنا الشاعر يقصد بذلك اليوم، هو يوم عاشوراء الذي أبى الضَّيم أي صاحب القهر والاضطهاد، وصبر صبرًا بمحنة وَأنينٍ صعب حتَّى الله تبارك وتعالى غضب لوقوع تلك المصيبة في الدين والشريعة، وهذا الغضب يرويه لنا العلَّامة المجلسي في آثار غضب الله.

# ج. كظم الغيظ:

كظم الغيظ هو ضبط النفس بإزاء مثيرات الغضب، وهو من أشرف السجايا، وأعزِّ الخصال، ودليل سموِّ النفس، وكرم الأخلاق، وسبب المودَّة والإعزاز. وقد مدح الله الكاظمين الغيظ، وأثنى عليهم في محكم كتابه الكريم، فقال تعالى: ﴿وَإِذَا خَاطَبَهُمُ اللّهِ الكاظمين الغيظ، وأثنى عليهم في محكم كتابه الكريم، فقال تعالى: ﴿وَإِذَا خَاطَبَهُمُ اللّهُ الكاظمين الْغَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ ٱلنّاسِّ الْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَامًا ﴾(١)، وقال ﷺ: ﴿وَٱلْكَظِمِينَ ٱلْغَيْظُ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنّاسِّ وَاللّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾(١).



<sup>(</sup>١) سورة الفرقان: الآية ٦٣.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: الآية ١٣٤.

<sup>(</sup>٣) الكلينيّ، المصدر السابق: ٢/ ١١٠.

#### معالم الفكر الدينيّ في شعرالسيِّد حيدر الحلِّيّ.





حرُّ لوجه الله، ولك ضعف ما كنت أعطيك (۱). وقد استقرأت سيرة أهل البيت الميث فوجدتها نمطًا فريدًا، ومثلًا عاليًا، في دنيا السير والأخلاق: لُقِّب الإمام موسى بن جعفر الله بر (الكاظم)؛ لوفرة حلمه، وتجرُّعه الغيظ، في مرضاة الله تعالى، وأنَّ من كظم غيظًا، ولو شاء أن يمضيه أمضاه، ملأ الله قلبه يوم القيامة رضاه وحشاه أمنًا وإيمانًا (۱)، وأنَّ أهل بيت النبي مروَّتهم العفو عمَّن ظلمهم (۱)، وأنَّ هذه القيمة يذكّرها بها شاعرنا حين يصف الإمام علي الله وينشد قائلًا:

## للهِ كه جُرعة غيظٍ ساغها

بعد نبيِّ اللهِ من أصحابه (١)

كظم الغيظ كها عبر القرآن الكريم هو من صفات المحسنين، بقوله تعالى: 
﴿ وَالْكَ ظِمِينَ ٱلْغَيْظُ ﴾، وهذه الصفة هي إحدى الشروط لمن يقود مجموعة، سواء كانت صغيرة أو كبيرة. ومن هذا المنطلق أشار الشاعر في البيت السالف إلى أنَّ أمير المؤمنين الله بعد وفاة رسول الله على مع ما أنَّه عانى الكثير بعده، لكنَّه تحلَى بهذه الصفة؛ لحفظ لبنة المجتمع الإسلاميّ؛ لأنَّه هو المحافظ، وَهو النقيب.



<sup>(</sup>١) المحسن بن عليّ التنوخيّ أبو عليّ، الفرج بعد الشدَّة، تحقيق عبود الشالجيّ، دار صادر، ببروت، ١٩٧٨م: ١٠١/١.

<sup>(</sup>٢) الكلينيّ، المصدر السابق: ٢/ ١١٠.

<sup>(</sup>٣) المجلسيّ، المصدر السابق: ٧١ / ١٤.

<sup>(</sup>٤) الحِلِّيّ، المصدر السابق: ١/ ٨٥.





#### الخاتمة

إنَّ الأفكار الدينيَّة عند السيِّد حيدر الحلِّيِّ تجلت في مواضيع شتى، وهنا نختصر ها لكي نصل إلى ما نبتغيه لأجل توضيح الفكرة، لذا نذكر بعضها فيها يأتي:

- ا. حينها نقرأ عن الإمامة في شعر شاعرنا، نراها جاءت بصورة مسألة عقائديَّة مهمَّة، وهي امتداد للنبوَّة؛ لأنَّ الإمامة وريثة علوم الأنبياء وعصمتهم.
- ٢. كتاب الله المنزَّل على النبيّ محمَّد عَيْنَ أَيُراد له شرح وتبيان وتطبيق، لذا كان شارحو ومُبيِّنو علم الكتاب هم الوارثين للنبوَّة، الأئمَّة الأطهار المين فمن قتل الإمام الحسين الله أراد قتل النبوَّة والوحي ونفي القرآن الكريم، ولكنَّ الإمام الله بشهادته، أحيا القرآن والسنَّة النبويَّة ونشَرَها.
- ٣. من باب الخشوع الله، أنَّ خشوع الإمام الحسين الله عند ظهيرة كربلاء في وسط ميدان الحرب، ينبئ عن تهيئة لملاقاة الربِّ.
- ٤. السيّد حيدر الحلّيّ يرى حقيقة خشوع الإمام الحسين الله في لقاء ربّه، ليس خوفًا من الله، بل للخجل من لقاء ربّ العالمين.
- مِن قراءة أشعار السيِّد حيدر الحليِّ يمكن من رؤية الخطوط التي كان يرسمها لصناعة جيل متخلِّق بالأخلاق الدينيَّة النبيلة، ومتمسك ومتعهِّد بالمباني الإسلاميَّة، بكامل المواصفات التي أوصانا بها أهل البيت اليِّ، بحيث يتمكَّن هذا الجيل مِن حمل لواء الدين، وأن يكون صامدًا أمام حقِّه الدينيّ، ومواجهًا للتيار الظالم والغاصب لحقوق أهل البيت اليَّيْ.





#### المصادر والمراجع

## \* القرآن الكريم.

- ابن قتيبة، عبدالله بن مسلم (١٩٨٣م)، الشعر والشعراء، تحقيق أحمد محمَّد شاكر، ط٣، الدار العربيَّة للكتاب، بيروت.
- ٢. ابن المعتز، عبد الله ابن محمَّد (١٩٧٦م)، طبقات فحول الشعراء، تحقيق عبد الستَّار أحمد فرَّاج، ط٤، دار المعارف، مصر.
- ٣. ابن ماجة القزويني، أبو عبد الله، سنن ابن ماجة، تحقيق محمَّد فؤاد عبد الباقي،
   دار إحياء الكتب العربيَّة، ببروت.
- ابن منظور، جمال الدين (١٩٩١م)، لسان العرب، ط١، دار الفكر، بيروت.
- أبو سلمى، زهير (١٩٨٠م)، الديوان، الأعلم الشنتمريّ، تحقيق فخر الدين قباوة، ط٢، دار الآفاق الجديدة، بيروت.
- ٦. الأربلِّي، عليّ بن عيسي بن أبي الفتح (١٣٨١هـ)، كشف الغمَّة في معرفة الأئمَّة، مكتبة بنى هاشم، قم المقدَّسة.
- ٧. الإصفهانيّ، أبو الفرج (٢٠٠٨م)، الأغاني، تحقيق الدكتور إحسان عبّاس وآخرون، ط٣، دار صادر، بروت.







- ٨. الأمين، السيِّد محسن (١٩٨٣م)، أعيان الشيعة، حَقَّقهُ وأخرجَهُ حسن الأمين،
   دار التعارف للمطبوعات، بيروت.
- ٩. بروكلان، كارل (١٩٧٤م)، تاريخ الأدب العربيّ، ترجمة عبد الحليم النجّار،
   ط٣، دار المعرف، القاهرة.
- ١٠. البصير، محمَّد مهدي (١٩٤٦م)، نهضة العراق الأدبيَّة في القرن التاسع عشر،
   ط١، مطبعة المعارف، بغداد.
- ١١. التنوخي أبو علي، المحسن بن علي (١٩٧٨م)، الفرج بعد الشدَّة، تحقيق عبُّود الشالجي، دار صادر، بيروت.
  - ١٢. الجاحظ (١٣٤١هـ)، تهذيب الأخلاق، مجمع اللغه العربيَّة، دمشق.
- ۱۳. الجرجانيّ، عليّ بن محمَّد (۲۰۰۷م)، التعريفات، تحقيق عادل أنور، دار المعرفة، بيروت.
- 14. الجصَّاص، أحمد بن عليّ (١٩٨٥م)، أحكام القرآن، دار إحياء التراث العربيّ، بروت.
- ١٥. الحبُّوبي، محمَّد سعيد (٠٠٠هـ)، الديوان، تصحيح وتذييل عبد العزيز الجواهريّ، وزارة الثقافة والإعلام، دار الرشيد، بغداد.
- 17. الحِلِّي السيِّد حيدر ١٩٨٤م)، الديوان، تحقيق الخاقانيّ، ط٢، مؤسَّسة الأعلميّ للمطبوعات، بيروت.
  - ١٧. الخاقانيّ، عليّ (١٩٥٣م)، شعراء الحِلَّة، مطبعة الزَّهراء، بغداد.
- ١٨. دشتي، محمَّد (١٣٨١ش)، ترجمة نهج البلاغة، ط١٦، مؤسَّسة مشهور للنشر،
   قم المقدَّسة.



#### \_ معالم الفكر الدينيّ في شعرالسيِّد حيدر الحلِّيّ.





- 19. دياب، فوزيَّة (١٩٨٠م)، القيم والعادات الاجتماعيَّة مع بحث ميدانيَّ لبعض العادات الاجتماعيَّة، دار النهضة العربيَّة، بيروت.
- · ٢. الراغب الإصفهانيّ، حسين بن محمَّد (١٤١٢هـ)، المفردات في غريب القرآن، دار العلم الدار الشاميَّة، دمشق.
- ۲۱. ري شهري، محمَّد (۱۹۸۷م)، ميزان الحكمة، ط۳، دار الحديث، قم المقدَّسة.
- ٢٢. الزمخشريّ، محمود بن عمر (١٤٠٧هـ)، الكشّاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، ط٣، دار الكتاب العربيّ، بيروت.
- ٢٣. السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر (٢٠١١م)، الدرُّ المنثور في التفسير المأثور، دار الفكر، بيروت.
- ٢٤. شبَّر، جواد (٢٠٠١م)، أدب الطفِّ أو شعراء الحسين اللهِ، ط١، مؤسَّسة التاريخ، بيروت.
- ۲٥. الشبراوي، عبد الله (۲۰۰۲م)، الإتحاف بحب الأشراف، دار الكتاب الإسلامي، قم المقدَّسة.
- ٢٦. الطبريّ، محمَّد بن جرير (٢٠٠٢م)، تفسير الطبريّ، ط١، دار الأعلام للنشر والتوزيع، عَمَّان.
- ٧٧. الطيبيّ الدمشقيّ، الحسين بن محمَّد بن عبد الله (٢٠٠٩م)، الخلاصة في معرفة الحديث، تحقيق أبو عاصم الشواميّ الأثريّ، ط١، المكتبة الإسلاميّة، القاهرة.







- ۲۸. عبد المنعم، عليّ (۲۰۱۰م)، مدارج السالكين لابن القيّم، دار النشر للجامعات، القاهرة.
- ٢٩. العسكريّ، الحسن بن عبدالله أبو هلال (١٤١٢هـ)، الفروق اللغويّة، مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم المقدّسة.
- ٠٣. علوش، جواد أحمد (١٩٧٨م)، أُدباء حليُّون، ط١، مكتبة الفكر الجامعيّ، ببروت.
- ٣١. العمريّ، عبد الباقي (١٣٨٤هـ)، الترياق الفاروقيّ من منشآت الفاروقيّ، طعم النعان، النجف الأشرف.
- ٣٢. الفيروز آبادي، محمَّد بن يعقوب مجد الدين (٢٠٠٥م)، القاموس المحيط، ط٨، تحقيق محمَّد نعيم العرقسوسيّ، مؤسَّسة الرسالة، بيروت.
- ٣٣. الكليني، محمَّد بن يعقوب (١٣٦٥ ش)، الكافي، تصحيح عليَّ أكبر غفاري، ط٤، دار الكتب الإسلاميَّة، طهران.
- ٣٤. الليثيّ الواسطيّ، عليّ بن محمَّد (١٣٧٦ ش)، عيون الحكم والمواعظ، تصحيح حسين بير جندي، ط١، دار الحديث، قم المقدَّسة.
- ٣٥. المتَّقي الهنديّ، عليّ بن حسام الدين (١٩٨٩م)، كنز العبَّال في سنن الأقوال والأفعال، مؤسَّسة الرسالة، بيروت.
- ٣٦. المجلسيّ، محمَّد باقر (١٤٠٣هـ)، بحار الأنوار، دار إحياء الـتراث العربيّ، بيروت.
- ٣٧. الموسوي، عبد الحسين شرف الدين (١٤٢٦هـ)، المراجعات، تحقيق حسين الراضي، ط٢، الدار الإسلاميَّة، بيروت.



### \_ معالم الفكر الدينيّ في شعرالسيِّد حيدر الحلِّيّ



- ٣٨. النيسابوري، مسلم بن الحجَّاج القشيريّ (٢٠٠٧م)، صحيح مسلم، ط١، دار نوابليس، بيروت.
- ٣٩. الواحديّ، عليّ بن الحسن (١٩٩١م)، أسباب نزول القرآن، تحقيق كمال زغلول، ط١، دار الكتب العلميَّة، بيروت.
- · ٤. اليعقوبيّ، الشيخ محمَّد عليّ، شعراء الحِلَّة أو البابليَّات، مطبعة الزَّهراء، النجف الأشرف.

