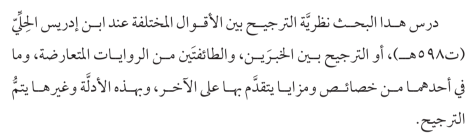






# ملَّخص البحث



ولابن ادريس آراء في مصادر الفقه، ولديه دورة فقهيَّة موسَّعة استدلاليَّة، وظَّف فيها كلَّ ما لديه من طاقات وملكَة علميَّة؛ ليقدِّم فقهًا استدلاليًّا إماميًّا يراه صحيحًا في رأيه، فقد اعتمد ابن ادريس على الترجيح بين الأقوال والأدلَّة على ظاهر الكتاب العزيز، فإذا وافق أحد الأدلَّة الظاهر القرآنيَّ، رجَّح على القول الآخر، وعرض البحث على مجموعة من الآيات التي اعتمدها في الفقه الإسلاميّ.

وقد قُسِّم البحث على مقدِّمة وخمسة مطالب، وانتهى بخاتمة بأهمٍّ ما توصَّل له البحث من نتائج.





## نظريَّة الترجيح بين الأقوال عند ابن إدريس الحِليِّ (ت8٩٨هـ)



#### **Abstract**

This research studied the theory of preference between the different sayings according to Ibn Idris Al-Hilli (d. 598 AH), or the preference between the two narratives and the two groups of conflicting narratives, and the characteristics and advantages that one has over the other. With this and other evidence, preference is given.

Ibn Idris has opinions on the sources of jurisprudence, and he had an extensive deductive jurisprudence course, in which he employed all his energies and scientific talent to present an advanced deductive jurisprudence that he considered correct in his opinion. Ibn Idris relied on the weight between the sayings and the evidence based on the apparent meaning of the Holy Book, so if one of the evidence agrees with the apparent Qur'anic statement, it prevails over the other statement. He presented the research on a group of verses that he relied on in Islamic jurisprudence.





The research was divided into an introduction and five sections ended with a conclusion with the most important findings.



#### نظريَّة الترجيح بين الأقوال عند ابن إدريس الحِلِّي (ت٩٩٨هـ)





### المقدِّمة

الحمد لله ربِّ العالمين، والصلاة والسلام على أشر ف الأنبياء والمرسلين محمَّد وآله الطبيين.

من الإشكالات التي تواجه الفقيه في عمليَّة الاستنباط، هو التعارض بين الأدلَّة؛ فعندها يهارس الفقيه القواعد الأصوليَّة التي كان يملكها في حالة تعارض الأقوال لديه، وكيف يرجِّح بعضها على بعض؟ وما أسس الترجيح التي اعتمد عليها عند التعارض؟ والجمع بين الأقوال ورفع التعارض بينها.

وبعد المتابعة لبعض آراء ابن إدريس في مصادر الفقه عنده، ولديه دورة فقهيَّة موسَّعة استدلاليَّة، وقد وظَّف فيها ابن إدريس كلَّ ما لديه من طاقات وملكة علميَّة؛ ليقدِّم فقهًا استدلاليًّا إماميًّا يراه صحيحًا في رأيه.

ومنها: السرائر، كتاب فقهيّ من الفقه القديم، جامع لأغلب أبواب الفقه من الطهارة إلى الدِّيات، مع تضمُّن التحقيق والتفريع والدقَّة والإيجاز وتعليم كيفيَّة الاستنباط.

ويمثّل كتاب السرائر منهجًا علميًّا فريدًا في نوعه، وهو يستنبط الأحكام من أُدلَّتها، ومع العلم أنَّه ينكر القياس، ولا يعتمد على خبر الواحد، إلَّا إذا كان محفوفًا بالقرينة، ويطمئنُّ لصحَّة صدوره.

ويتجلَّى منهج ابن إدريس في بحث الموضوعات الفقهيَّة في نقاط، وهي:







لقد عمل واعتمد على كثير من الروايات والأخبار المحفوفة بالقرينة الصادرة عن أهل البيت المحلك، وما نقله في المصادر والمؤلّفات له(١).

فقد أنكر العمل بأخبار الآحاد: «وهي لا تفيد علمًا و لا عملًا»(٢).

وهذا الإنكار لعدم اعتهاد خبر الواحد، وغير المؤيَّدة بالقرينة، ليس من منفر داته، بل ذهب إليه جملة من الفقهاء الذين سبقوه كالسيِّد المرتضى وابن زهرة وابن قِبَة وغيرهم، فلو كان هذا الطريق موجبًا للملاحظة على ابن إدريس، لوجب مناقشته بأمثال هؤلاء الفقهاء الذين سبقوه (٣).

ويظهر من عرض الأحكام وموضوعاتها المختلفة تميُّزه من التقليد المطلق لآراء الطوسيّ، فهو قد يتَّفق معه، وقد يخالف قوله، ويطرح نظريَّات فقهية جديدة، ويناقش دليله، ولا يتابعه إلَّا قليلًا.

فكان منهج ابن إدريس الفقهيّ منهجًا نقديًّا ومرجَّحًا بالدليل قلَّ أن نجد مثله باستيعاب عند غيره ممَّن سبقه من الفقهاء، وذلك إن دلَّ على شيء، فإنَّما يدلُّ على وعي فنِّي، وجرأة بالغة في إظهار رأيه وما اختاره(٤٠).

قد بيَّن ابن إدريس أهمَّ الأدلَّة التي اعتمد عليها في استنباط الحكم الشرعيّ، فهي: «فإنَّ الحقَّ لا يعدو أربع طرق، وهي من الله تعالى، الكتاب، أو سنَّة رسوله المتواترة المتَّفَق عليها، أو الإجماع، فإذا فُقِدت هذه، التمسُّك بدليل العقل فيها، فمن هذه الطرق



<sup>(</sup>١) ينظر: مستطرفات السرائر: ٣/ ٦٣٤.

<sup>(</sup>٢) السر ائر: ١/٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر: منتهى المقال: ٢٦٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر: مقدِّمة المحقِّق، السرائر: ١/ ١٢.

# **→**

## نظريَّة الترجيح بين الأقوال عند ابن إدريس الحِليِّ (ت٩٩٥هـ)



نتوصَّل إلى العلم بجميع الأحكام الشرعيَّة في مسائل الفقه»(١).

ونخصُّ بالبحث نظريَّة الترجيح بين الأقوال المختلفة، أو الترجيح بين الخبرين، والطائفَتَين من الروايات المتعارضة، وما في أحدهما من خصائص ومزايا يتقدَّم بها على الآخر، وبهذه الأدلَّة وغيرها يتمُّ الترجيح.

وقبل الدخول في بيان الموضوع (نظريَّة الترجيح عند ابن إدريس)، نبيِّن باختصار المراد من مصطلح الترجيح، فقد بيَّن علماء أصول الفقه تعريفات عدَّة للترجيح، وكلُّ واحد منها له منشأ وجهة ينظر إليها:

الترجيح لغة: جعل الشيء راجعًا، وما ثقلت كفَّته (٢)، والترجيح «يدلُّ على رزانة وزيدة، يُقال: رجح الشيء، وهو راجح، إذا رزن» (٣)، ورجَّح الشيء بيده: وزنه ونظر ما ثقله (٤).

ولا يبتعد المعنى الاصطلاحيّ عن الأصل اللغويّ لمادة الترجيح.

الترجيح اصطلاحًا: عُـرِّف بتعريفات عـدَّة، منها: الترجيح هو إظهار قوَّة أحد الدليلين المتعارضَين عن الآخر (٥)، وهو ناظر لقوَّة الدليل بإزاء الآخر، والقوَّة أمر غير محدَّد.

أو الترجيح: تقديم أمارة على أخرى في العمل بمؤدَّاها(٢)، ما هو منشأ التقديم لهذه







<sup>(</sup>١) السر ائر: ١/٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: مجمع البحرين: ٢/ ٣٥٢، التعارض: ٣٢٧.

<sup>(</sup>٣) معجم مقاييس اللغة: ٢/ ٤٨٩، لسان العرب: ٢/ ٤٤٥ مادَّة رجح.

<sup>(</sup>٤) ينظر: تاج العروس: ٤/ ٤٧ مادَّة رجح.

<sup>(</sup>٥) ينظر: كشف الأسرار: ٤/ ١٣٤، موسوعة مصطلحات أصول الفقه عند المتكلِّمين: ٢/ ٤١٧.

<sup>(</sup>٦) ينظر: زبدة الأصول: ١٦٩، إرشاد الفحول: ٢/ ٣٥٠.





الإمارة على غيرها، ولتقديم أسباب وطرائق أو وسائل، أو تقديم قول على آخر.

وفي ضوء هذه التعاريف المتعدِّدة للترجيح، وهو عملية يهارسها المجتهد عند وجود قولَين لديه، يتَّضح ممَّا تقدم أنَّ المعنى الأصوليّ أخذ المعنى اللغويّ وثبَّته، إلَّا أنَّ مثل هذه التعريفات التي أطلق فيها ذكر القوَّة أو التقديم من دون تعيين، أو من دون ذكر السبب، تعدُّ غير مانعة.

ف الأولى أنَّ الترجيح هو: «تقديم أحد الدليلين على الآخر؛ لمزيَّة معتبرة فيه» (۱)، فهذه المزيَّة هي خصوصيَّةُ معتبرةٌ بدليلٍ، يمكن أن يترجَّح بها أحد الدليلين على الآخر.

والجدير بالذِّكر أنَّ المعنى اللغويّ أعمُّ من المعنى الاصطلاحيّ، واستعاله فيه استعهال في غير ما وُضِع له أوَّلا، إذ لم يكن المعنى المجازيّ داخلًا في الموضوع له، ويدخل فيه بعد طول استعهال، فينسبق إليه ذهن العالِم باستعهاله، أمَّا الجاهل بالمصطلح إذا تتبَّع موارد استعهالاتهم ومحاوراتهم، وعلم من حالهم أنَّهم يفهمون من لفظ خاصً معنى محصوصًا بلا معاونة قرينة حاليَّة أو مقاليَّة أو شهرة في الاستعهال في المعنى غير الموضوع له، «وعرف أنَّ ذلك الفهم من جهة اللفظ نفسه فقط يعرف أنَّ هذا اللفظ موضوع عندهم لذلك المعنى، وينتقل إليه انتقالًا آنيًّا بالتبادر، فعليه كان مصطلح الترجيح قد صار بمثابة الحقيقة العرفيَّة (٢)، ولكن عند علماء الأصول في هذا المصطلح، أو قُل من المجاز المشهور (٣)، وذلك ناشئ من كثرة الاستعهال» (١٠).



<sup>(</sup>١) كفاية الأصول: ٢/ ٣٧٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: معالم الدين وملاذ المجتهدين: ١٥٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: معالم الدين وملاذ المجتهدين: ١٥٦.

<sup>(</sup>٤) أثر القرآن الكريم في علم أصول الفقه: ٢٦٦.

# نظريَّة الترجيح بين الأقوال عند ابن إدريس الحِلِّيُ (ت٩٨٥هـ)



وأهم المرجّحات التي اعتمد عليها ابن إدريس هو دلالة الروايات على الترجيح بموافقة الكتاب، وأمّا المرجّحات لرفع التعارض بين الأقوال، فهي كثيرة ومتنوّعة، ولها تقسيهات متعدّدة، ومنها مرجّحات داخليّة وخارجيّة وسنديّة ومتنيّة، ولكن المهم هو اختيار ابن إدريس لبعض هذه المرجّحات، والمختار منها موافِقة الكتاب ومخالِفة للعامّة (۱).

فكان الترجيح يعتمد تارةً على الدليل الذي يتوصَّل إليه من موافقة الكتاب، وموافقة السنَّة القطعيَّة لديه، ومخالفة العامَّة، وقد يظهر للقارئ بأنَّ الترجيح كان لدى ابن إدريس بدليل الروايات الأكثر في نقلها والأعدل في سندها، وقد يعتمد بالترجيح بالدليل العقليّ، وسبق الاشارة إليه عند عرض الأدلَّة، ومن الدليل العقليّ قاعدة عدم التكليف به لا يُطاق، فقال ابن إدريس: «ويعضده أن الله تعالى لا يكلف تكليفًا ما لا يطاق»(۲).

فالوظيفة الشرعيَّة والعمليَّة لدي ابن إدريس عند التعارض بين رأي الطوسيّ بجانب، ورأي المفيد بجانب آخر، وهو يرجِّح بينها، ويختار أحدهما، ويعتمد على دليل آخر غير ما بينًاه.

فيقول: «قد بينًا أن أخبار الآحاد لا يجوز العمل بها في الشريعة، والرجوع عن الأدلَّة القاهرة إليها، وأيضًا فقد تعارضت، ومع تعارضها ينبغي أن يعمل بما عضده منها الدليل»(٣).





<sup>(</sup>١) ينظر: فرائد الأصول: ٤/ ٧٩، مقالات الأصول: ٢/ ٤٧٥، التعارض: ١/ ٢٢٩، موسوعة أصول الفقه المقارن: ٣/ ٢٢٣.

<sup>(</sup>٢) السر ائر: ١/ ٣١٥.

<sup>(</sup>٣) السرائر: ١/ ٣٣٩.



وكانت أساليب الترجيح عنده كثيرة ومتنوِّعة، ويقول: «والصحيح عندي، والله والذي أراه، وما اخترناه، والأقوى، والأولى، ونحوها»، مَثَا يُشعِر بالاعتداد بالنفس، والاعتزاز بالرأي، والإيهان بها توصَّل إليه (١).



(١) السرائر: ١/ ١٢.





# المطلب الأوَّل

#### الترجيح بظاهر الكتاب العزيز

عند عرض أقوال الفقهاء المعاصرين لابن إدريس، والسابقين عليه، في الموضوعات الفقهيَّة المختلفة، ويستقرُّ التعارض بين أدلَّتها، ويناقش دليل بعض منها، ولاسيا قول الطوسيّ، ويلاحِظ عليه، ويرجِّح رأي المفيد والمرتضى وابن زهرة وغيرهم، وهذا في بعض الموضوعات، أو حَسب ما توصَّل إليه الدليل عنده.

وفي ضوء ذلك يهارس دوره في الاستنباط والترجيح لما يراه صحيحًا لديه.

فيعتمد على ظاهر الكتاب، وموافقة الكتاب لبعض الأقوال، ليجعلها مرجِّحًا لقوله وما يختاره (١).

فقد وجد ابن إدريس اختلافًا بين الفقهاء في مقدار ما يُدفع من الزكاة للفقير، وهو محدَّد بنصاب معيَّن وكميَّة محدَّدة، أو يجوز أن يُعطى من الزكاة لواحد من الفقراء القليل والكثير، ولا يُحدُّ القليل بحدٍّ لا يجزئ غيره.







<sup>(</sup>١) ينظر: فرائد الأصول: ٤/ ١٤٨، عناية الأصول: ٤/ ١٥٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: جمل العلم والعمل: ٣/ ٧٩.

<sup>(</sup>٣) السرائر: ١/ ٤٦٨.



قال تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلَّفَةِ فُلُوجُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْمَعَالَةِ مُّرَى ٱللَّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ فَرِيضَةً مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَلِيمُ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْمَعَالِينَ فَرِيضَةً مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَلِيمُ عَلِيمُ اللَّهِ وَٱللَّهُ عَلِيمُ اللَّهِ وَٱللَّهُ عَلِيمُ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمُ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمُ اللَّهِ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ الْ

والآية عامَّة، ولم تعيِّن مقدارًا لهم، وما جاء في بعض الروايات من تعيين مقدار معيَّن، فيُحمَل على الاستحباب دون الوجوب(٢).

وظهور القرآن الكريم لديه حجَّة في آيات الأحكام، فيرجِّح القول الموافق لظاهر الكتاب العزيز، ويرفض المخالف له، ولا يعمل بها يخالف ظاهر الكتاب.

# محرَّمات الإحرام:

في موضوع تكرُّر ارتكاب المحرَّم من الكفَّارات الإحرام بالدفعات الكثيرة للعامد والناسي، رجَّح هذا القول: «وهو الأظهر في المذهب، ويعضده ظاهر التنزيل» (٣)، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَقْنُلُوا الصَّيْدَ وَأَنتُم حُرُمٌ وَمَن قَنلَهُ مِنكُم مُّتَعَمِّدًا فَجَزَاء مُعِثُلُ مَا قَنلَ مِن النَّعَمِ يَعَكُم بِهِ عِدْ ذَوَا عَدْلِ مِنكُم هَدَيًا بَلِغَ الكَعْبَةِ أَوْ كَفَّرة للله طَعَامُ مَسَكِكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيامًا لِيَدُوق وَبَالَ أَمْرِوا عَذَلُ ذَلِكَ عَالَما فَيَننَقِم الله عَنا الله عَمَا الله عَلَا الله عَمَا الله عَمَا الله عَمَا الله عَمَا الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَا الله عَمَا الله عَلَيْ الله

# حجُّ الزوجة بغير إذن زوجها:

وفي موضوع وجوب الحجِّ على الزوجة وإداء حجَّة الإسلام بدون إذن زوجها، قال ابن إدريس: «لأنَّ في حجَّة الإسلام تخرج بغير إذن الزوج، بغير خلاف بيننا، والآية

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة: ٩/ ٢٥٦، باب٢٣ كراهة إعطاء المستحقِّ من الزكاة أقلَّ من خمسة دراهم، وعدم التحريم، ح٥.

<sup>(</sup>٣) السر ائر: ١/ ٥٦٩.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة، الآية: ٩٥.

### نظريَّة الترجيح بين الأقوال عند ابن إدريس الحِليِّ (ت٩٩٥هـ)



أيضًا دليل على ذلك وإجماعنا ١٠٠٠).

والآية التي يشير إليها قوله عِنْ : ﴿ وَأَتِمُواْ ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾ (٢)، ولم يفصِّل فيها.

وفي موارد كثيرة في الاستدلال الفقهي، يعتمد في الترجيح بظواهر آيات الأحكام ويجعلها دليلًا معتمدًا عنده.

# التَّركة والوصيَّة بعد الدين:

في حكم قِسمة أموال الميت، فالورثة لا يستحقُّون شيئًا من تركة الميت إلَّا بعد وفاء اللَّين وتنفيذ الوصيَّة له، قال: ﴿.. لأنَّ أصول مذهبنا تقتضي أنَّ الورثة لا يستحقُّون شيئًا من التَّركة، دون قضاء جميع الديون، ولا يسوَّغ ولا يحلُّ لهم التصرُّف في التَّركة، دون القضاء، إذا كانت بقدر الدين لقوله تعالى: ﴿.. مِنْ بَعَد وَصِيّة يُوصِينَ بِها أَو دَيْنِ.. ﴾(٣)، فالشرط في صحَّة الميراث وانتقاله، أن يكون ما يفضل عن الدَّين، فلم يملك الوارث إلَّا بعد قضاء الدَّين.. »(٤).

# شهادة الأجير:

وشهادة الأجير مقبولة عنده، وهو يخالف فيها رأي الطوسيّ بعدم قبول شهادته، ويعتمد الإطلاق في الظاهر القرآنيّ، والعمل بها، والأجير شاهد عدل.

قال: «ولا شهادة الخصم والخائن، وقال: شيخنا والأجير (٥)، وهذا خبر واحد، لا يلتفت إليه، ولا يعرَّج عليه، بل شهادة الأجير مقبولة، سواء كانت على من استأجره،





<sup>(</sup>١) السرائر: ١/ ٦٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ١٩٦.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٤) السر ائر: ٢/ ٤٧.

<sup>(</sup>٥) النهاية: ٢/ ١٢٣.





أو [أم] له، وسواء فارقه، أو [أم] لم يفارقه؛ لأنَّ أصول المذهب تقتضي قبول هذه الشهادة، وهو قوله تعالى: ﴿.. فَإِن كَانَ ٱلَّذِي عَلَيْهِ ٱلْحَقُّ سَفِيهًا أَوْضَعِيفًا أَوْلَا يَسْتَطِيعُ أَن يُمِلَ هُوَ فَلْيُمُلِلُ وَلِيُّهُ وَإِلَّا هَا مُنْ مَا يَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ .. ﴾(١).

وقوله: ﴿.. وَأَشَّهِدُواْ ذَوَى عَدَلِ مِّنكُو .. ﴾ (٢)، ولا مانع يمنع من قبول شهادته، وهـ ذا عـدل، فينبغي أن تُقبل شهادته، فلأنَّه لا يجر بشهادته إليه نفعًا، ولا يدفع عنه ضررًا، ولا يُعرف بشيء من أسباب الفسق، ولا دليل على ردِّ شهادته من كتاب، ولا سنَّة مقطوع بها، ولا إجماع » (٣).

# أجرة عمل الوليّ من أموال اليتيم:

والتصرُّف في أموال اليتامي من قِبل الوليَّ والقيِّم، وأن يأخذ منها قدر كفايته وأجرة عمله، مع حاجته وفقره لها، فقال: «الذي يقوى في نفسي، أنَّ له قدر كفايته، كيف ما دارت القصة لقوله تعالى: ﴿.. فَلْيَأْكُلُ بِٱلْمَعْرُونِ .. ﴾(٤).

فالتزم (بالالتزام) بظاهر التنزيل، هو الواجب، دون ما سواه ؟ لأنَّه المعلوم وما عداه، إذا لم يقم عليه دليل مظنون، هذا إذا كان القيم بأمورهم فقيرًا، فأمَّا إن كان غنيًّا فلا يجوز له أخذ شيء من أموالهم (٥)، لا قدر الكفاية ولا أجرة المثل»(١).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الطلاق، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٣) السرائر: ٢/ ١٢١.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٥) النهاية: ٢/ ٩٥.

<sup>(</sup>٦) السرائر: ٢/ ٢١٥.

#### نظريَّة الترجيح بين الأقوال عند ابن إدريس الحليِّ (ت٩٨٥هـ)





ومن اعتدى على آخر في أحد أطراف، ثمَّ قتلهُ، يُقتصُّ منه الأطراف، وبعدها يُقتل، اختار هذا الرأي والقول الآخر عليه القصاص بالقتل فقط، فقال ابن إدريس: «وما اخترناه اختياره في مسائل خلافه (۱)، ومبسوطه (۱)، وهو الأظهر، والأصح عند محصلي أصحابنا، ويعضده ظاهر التنزيل، وهو قوله تعالى: ﴿الشَّهُرُالُحُرَامُ الشَّهُ وَالْمُوالِمُ الْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُوا وَاللَّهُ وَاعْلَمُوا وَاللَّهُ وَاعْلَمُوا وَصَاصُ فَمَن عَلَيْكُم وَاللَّهُ وَاعْلَمُوا اللَّهُ وَاعْلَمُوا اللَّهُ وَاعْلَمُوا اللَّهُ مَعَ المُنْقِينَ ﴾ (۱)، وقوله تعالى: ﴿وَالْمُرُوحَ قِصَاصُ فَمَن تَصَدَّقَ بِهِ فَهُو كَاللَّهُ فَالْوَلَ اللهُ فَأُولَتَ فِي فَهُو كَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا الله والله ويدخل في الطرف، في دية النفس، فهذا الفرق بين الموضعين (۱)، وقوله ويدخل دية الطرف، في دية النفس، فهذا الفرق بين المؤضعين (۱)،





<sup>(</sup>٢) ينظر: المبسوط: ٧/ ١١٣.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١٩٤.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة: ٥٤.

<sup>(</sup>٥) السرائر: ٢/ ٤٢٣.





#### المطلب الثاني



# الترجيح بظاهر الروايات

يوظُف ابن إدريس دلالة الرواية وصحَّة سندها عنده، إمَّا بالتواتر أو الخبر المحفوف بالقرينة، وليس من أخبار الآحاد؛ ليجعلها دليلًا لترجيح القول الذي يصحُّ العمل به والاستناد إليه.

# البيِّنة واليمين:

قال محمَّد بن إدريس: «والذي يقوى في نفسي، وأعمل عليه، وأُفتي به أنَّ اليد المتصرِّفة، والبيِّنة الخارجة في المسألتَين معًا، يسلم الشيء إليها، وهي أحتُّ من اليد المتصرِّفة، والبيِّنة بيِّنتها، كيفها دارت القصة، هذا الذي يقتضيه أصول مذهب أصحابنا، بغير خلاف بين المحقِّقين منهم، ولقوله ﷺ: (البينة على المدَّعي، وعلى الجاحد اليمين..)(١)، فجعل البيّنة بيّنة المدَّعي، وفي جنبته، فلا يجوز أن يسمع بيّنة الجاحد سواء كان معه سبب ملك، أو غيره (٢)، وهذا مذهب شيخنا أبي جعفر في مسائل خلافه، في الجزء الثاني، في كتاب البيوع»(٣).

<sup>(</sup>۱) و لا يوجد في مصادر الحديث بهذا المضمون، والموجود (البيّنة على المدَّعِي، واليمين على المدَّعَى عليه). الكافي: ٧/ ٤١٥، تهذيب الأحكام: ٦/ ٢٢٩، وسائل الشيعة: ٢٧/ ٢٣٣، الباب٣، كيفيَّة الحكم، ح١-٦.

<sup>(</sup>٢) السر ائر: ٢/ ١٧٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الخلاف: ٣/ ١٣٠، م٢١٧.

# **\*\*\*\***

#### نظريَّة الترجيح بين الأقوال عند ابن إدريس الحليِّ (ت٩٩٥هـ)



فاستند لترجيح القول بتقديم بيِّنة المدَّعي مضمون الحديث «البيِّنة على المَدَّعِي والسِيِّنة على المَدَّعِي واليمين على المَدَّعَي عليه»(١).

# استنابة المرأة عن الرجل في الحجِّ:

وبيَّن في حكم جواز استنابة المرأة عن الرجل في الحجِّ، وعن المرأة معًا، مخالفًا لرأي الطوسيّ، قائلا: «الأوَّل هو الصحيح والأظهر، وبه تواترت عموم الأخبار (٢)، والإجماع منعقد على جواز الاستنابة في الحجِّ، فالمخصَّص يحتاج إلى دليل، ولا يجوز أن نرجع في التخصيص إلى خبر واحد، لا يوجب علمًا، ولا عملًا» (٣).

# الاستنابة من البلد أو الميقات:

وهكذا في موضوعات أخرى، يعتمد على ظواهر الأخبار في مقام الترجيح لأي المختار عنده، ومنها: لو أوصى الميت بالاستنابة للحجِّ عنه، فهل يدفع له نيابة الحجِّ من بلده أو من ميقات أهله؟ فالنيابة من الميقات أقلُّ كلفةً تخرج من أصل المال قبل القسمة على الورثة، والإجارة من البلد أكثر قيمة لها، وتختلف باختلاف الازمان والاوقات والحالات. فقال ابن إدريس: «والأول هو الأظهر، وهو اختيار شيخنا أبي جعفر في نهايته (أ)، وبه تواترت الأخبار عن الأئمَّة الأبرار (أ)، والثاني خيرة شيخنا أيضًا في مبسوطه..» (1).

- (٢) وسائل الشيعة: ١١/٦/١١، باب٨ النيابة.
  - (٣) السرائر: ٢/ ٦٣٥.
  - (٤) ينظر: النهاية: ٣/ ١٦٤.
- (٥) وسائل الشيعة: ١١/٦/١١، باب٨ النيابة.
  - (٦) المبسوط: ٤/ ٢٤، السرائر: ٢/ ٦٣٥.







<sup>(</sup>۱) وسائل الشيعة: ۲۷/ ۲۳۳ الباب ۳، كيفية الحكم، ح١-٦. مع اختلاف أسانيد الروايات وسياقاتها ومضامنيها.





## الخمس في الكنز:

وفي موضوع وجوب الخمس في الكنز الذي عليه أثر أم لا ؟.

قال: «دليلنا عموم الأخبار(١) في وجوب الخمس من الكنوز، ولم يفرِّقوا بين كنز وكنز»(٢).

وفي بعض الفروع الفقهيَّة يجمع في الترجيح بين ظواهر الكتاب العزيز والأخبار المتواترة والإجماع، ويرجح الرأي بها معًا. ويلاحظ عند عرض الأقوال المتعارضة في أنَّ القول الآخر المخالف لرأي ابن إدريس يستدلُّ عليه بمجموعة من الأدلَّة من الكتاب والسنَّة والإجماع والدليل العقليّ، ولكن تماميَّة الدليل الموافق لقوله، ويناقش في الدليل المخالف لرأيه.

# حِليَّة الذبيحة بعد خروج الدَّم وتحرُّك الطَّرف:

ومن شرائط حِليَّة الذبيحة، إمَّا بخروج الدَّم منها، أو تحرُّك أحد أطرافها وأعضائها من الجناح أو الرِّجل وغيرهما، أو لا يشترط ذلك؟ وهناك شروط أخرى لتذكية الحيوان مذكورة في محلِّها.

قال ابن إدريس: «والأوَّل هو الأظهر؛ لأنَّه يعضده ظواهر القرآن والأخبار (٣) المتواترة»(٤)، والآيات، ومنها قوله تعالى: ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا ذُكِرَ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ إِن كُنتُم بِعَايَتِهِ عَلَيْهِ إِن كُنتُم بِعَايَتِهِ مُؤْمِنِينَ ﴾ (٥)، وذِكر اسم الله على الذبيحة، وتوافر الشروط المعتبرة في حِليَّتها، ومنها



<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة: ٦/ ٣٤٥، باب٥، ما يجب فيه الخمس، ح١-٦.

<sup>(</sup>٢) السرائر: ١/ ٤٩٢.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة: ٢٤/ ٤٠، باب٢١، شرائط التذكية، ح٢.

<sup>(</sup>٤) السر ائر: ٣/ ١١٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام، الآية: ١١٨.



### نظريَّة الترجيح بين الأقوال عند ابن إدريس الحلِّيِّ (ت٩٨٥هـ)



خروج الدَّم، وتحرُّك الأطراف.

وهناك شواهد متعدِّدة في مصادر الفقه عنده، وهو يرجِّح بالاستناد إلى ظواهر الكتاب العزيز، والسنَّة النبويَّة الشريفة، يمكن مراجعتها.







#### المطلب الثالث





## الترجيح بالإجماع

من طرائق الترجيح عند ابن إدريس هو دليل الإجماع، ويحتمل أنَّ المقصود من الإجماع، هو الحكم والفتوى المشهورة بين الأصحاب في عصره، وليس المراد هو الاتِّفاق الكاشف عن رأي المعصوم، فقوله الاتِّفاق الكاشف عن رأي المعصوم، فقوله بالإجماع كما هو عند المرتضى، والطوسيّ، وابن زهرة، القول المشهور، وإن كان يعبَّر عنه بلا خلاف ولا ريب فيه.

# الصَّلاة عند قر الحسين عليه:

في موضوع الإتمام لصلاة الزائر المسافر عند قبر الحسين الله فقط، فقال ابن إدريس: «لأنَّ عليه الإجماع»(١)، وإن دلَّت عليه بعض الروايات المعتبرة(٢)، فهذا الإجماع معلوم المدرك والحجَّة، والدليل ظواهر الروايات المعتبرة. ويسندها الشهرة بين فقهاء الطائفة.

# الاستطاعة في الحجِّ:

وفي حكم الاستطاعة البدنيَّة والماليَّة للحجِّ، وجوب حجَّة الإسلام على المكلَّف، قال: «لأنَّه إجماع المسلمين قاطبة» (٣).

<sup>(</sup>١) السر ائر: ٣/ ٣٤٧.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة: ٥/ ٤٣، باب٥٢، صلاة المسافر، ح١.

<sup>(</sup>٣) السرائر: ١/ ١٤٥.





# إحلال الإحرام:

ويستحبُّ للحاج والمعتمر أن يشترط في الإحرام أن يحلُّه حيث يضطرُّ إلى الاحلال، والقـول الآخر، لا أثر لهـذا الشرط في حلِّ الإحرام، وإنَّ على المكلَّف الكفَّارة هديا بالغ الكعبة.

قال ابن إدريس: «والصحيح الأوَّل، وهو مذهب السيِّد المرتضي(١)، وقد استدلَّ على صحَّة ذلك بالإجماع»(٢).

ويمكن تتبُّع موارد كثيرة في مصادر الفقه لديه في الترجيح بالإجماع، والمراد من الإجماع الشهرة عند القدماء، وإن كان الراجح لدى الفقهاء المعاصرين أنَّ الإجماع مدركي، ومعلوم المدرك، ولا يكون كاشفًا عن رأي المعصوم والوصول لدليل لم يصل

ولذا قال محمَّد بن إدريس: «وهذا الذي يقوى أيضًا في نفسي، وأعتقده مذهبًا، أدين الله تعالى به، وأعمل عليه، وأفتى بـه؛ لأنَّ الإجماع من المسلمين منعقد عليه، وهو قبول شهادة العدول، وقد بينًّا أنَّ العدل من لا يخلُّ بواجب، ولا يرتكب قبيحًا الله الله الله عنه الله ع

# متاع البيت:

وفي موضوع الاختلاف في متاع البيت بين الزوج والزوجة، واختلاف الأقوال فيه، يرجِّح ابن إدريس القول بالتفصيل في ما يخصُّ الرجال له، وما يخصُّ الزوجة لها، وما هو مشترك يقسم بينهما.





<sup>(</sup>١) بنظر: الانتصار: ٢٥٩.

<sup>(</sup>٢) السر ائر: ١/ ١٤٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مصباح الأصول: ٢/ ٢٣٤.

<sup>(</sup>٤) السر ائر: ٢/ ١٤٠.



قال: «والذي يقوى عندي، ما ذهب إليه في مسائل خلافه(١٠)؛ لأنَّ عليه الإجماع، وتعضده الأدلَّة؛ لأنَّ ما يصلح للنساء، الظاهر أنَّه لهنَّ، وكذلك ما يصلح للرجال، فأمَّا ما يصلح للجميع، فيداهما معًا عليه، فيقسم بينهما؛ لأنَّه ليس أحدهما أولى به من الآخر، ولا يقرع هاهنا»(٢).

وفي ضوء دلالة الإجماع عنده، الذي يدَّعيه ويرجِّح القول فيه في أحكام متعدِّدة.

## وقف العين:

ومنها: الواقف عندما يوقف العين يخرجها من ملكه، ولا ينتفع بها بعد ذلك أصلًا.

قال ابن إدريس: «والذي يقوى عندي أنَّ الواقف لا يجوز له الانتفاع بها وقفه على حال، لما بينَّاه وأجمعنا عليه، من أنَّه لا يصحُّ وقفه على نفسه، وأنَّه بالوقف قد خرج عن ملكه، ولا يجوز عوده إليه بحال»(٣).

## حِليَّة الصيد بالتذكية:

وفي إرسال الكلب المعلَّم والقبض على الصيد حيًّا وجب ذكاته، ولا يكفي ذكاة آلة الصيد؛ لكونه مقدورًا على ذكاته، وهذا الحكم لا خلاف فيه بين الفقهاء، وهو ما عبر عنه قائلا: «الأولى عندي أنَّه يجب عليه أن يذكِّيه، فإن لم يكن معه ما يذكِّيه به، فلا يحلُّ أكله إذا قتله الكلب بعد ذلك؛ لأنَّه ليس بصيد الكلب بعد القدرة عليه، لأنَّه غير ممتنع، بل هو مقدور عليه، وهو بمنزلة الغُنم.

<sup>(</sup>۱) ينظر: المبسوط: ۸/ ۳۱۰.

<sup>(</sup>٢) السر ائر: ١٩٦/١.

<sup>(</sup>٣) السرائر: ٣/ ٥٥١.

# - Con-

### نظريَّة الترجيح بين الأقوال عند ابن إدريس الحِلِّيّ (ت٩٩٥هـ)



إذا لم يكن مع الإنسان ما يذكّيه ويذبحه به، ومعه كلب، فلا يجوز له أن يدع الكلب يذبحه بلا خلاف؛ لأنّه ليس بصيد، هذا الذي يقتضيه أصول المذهب. وإنّا أورد هذا الخبر(١) شيخنا إيرادًا لا اعتقادًا، كما أورد أمثاله ممّاً لا يُعمَل عليه في هذا الكتاب»(٢).

# السَّرقة من الحرز:

ومفهوم الحرز في شرط تحقُّق حدِّ السرقة (٣)، والذي عليه إجماع الإماميَّة، قال: «والدذي تقتضيه أصول مذهبنا، أنَّ الحرز ما كان مقفلًا، أو مغلقًا، أو مدفونًا، دون ما عدا ذلك؛ لأنَّ الإجماع حاصل على ما قلناه، ومن أثبت ما عداه حرزًا يحتاج إلى دليل، من كتابٍ، أو إجماعٍ، أو سنَّةٍ مقطوع بها»(٤).





<sup>(</sup>١) ينظر: النهاية: ٣/ ٨٧.

<sup>(</sup>٢) السر ائر: ٣/ ١٠٠.

<sup>(</sup>٣) السر ائر: ٣/ ١٩٥٥.

<sup>(</sup>٤) السرائر: ٣/ ١٠٠.





#### المطلب الرابع





# الترجيح بالفهم اللغويّ

يمكن للفقيه أن يستفيد من خبرته اللغويَّة لفهم المصطلح؛ ليطبِّق عليه الحكم الفقهي، ويستقي من المدلول اللغويّ، وهم أهل الخبرة ليستند إليه، ويطمئنَّ بالمعنى المراد، ويكون العلم الوجدانيِّ حجَّة، وليس الفهم اللغويّ من المرجِّحات، وهي موافقة الكتاب، ومخالفة الآخرين.

# بيع الحاضر للبادي:

"فلا يبيع حاضر لباد مع الحاجة الماسَّة له فيجوز ذلك"(١)، قال ابن إدريس (٢): "هذا هو الصحيح الذي لا خلاف فيه بين العلماء، من الخاص والعام، وبين مصنِّفي غريب الأحاديث، من أهل اللغة، كالمبرِّد وأبي عبيد، وغيرهما، فإنَّ المبرِّد، ذكر ذلك في كامله"(٢).

ولكن يعلم من علم الأصول عدم حجيَّة قول أهل اللغة إلَّا لكونهم من أهل الخبرة (٤٠)، وابن إدريس يستعين بالفهم اللغويِّ لفهم النصِّ القرآني والروائي، قال:

<sup>(</sup>١) المبسوط: ٢/ ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) السرائر: ٢/ ٢٤٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكامل: ١/ ٨٦.

<sup>(</sup>٤) ينظر: فرائد الأصول: ٢/ ٢٣٤.

#### نظريَّة الترجيح بين الأقوال عند ابن إدريس الحلّي (ت٩٩٥هـ)



# الأشهر الحرم:

«والـذي يدلُّ عـلى صحَّة ما اخترناه قوله تعـالى: ﴿وَمَن قَنْلَهُ مِنكُمُ مُّتَعَمِّدًا فَجَزَآءٌ مِّثُلُ مَا قَنَلَ مِنَ ٱلنَّعَدِ يَعَكُمُ بِهِ عَذُوا عَدْلِ مِنكُمْ هَدْيًا بَلِغَ ٱلْكَعْبَةِ أَوْكَفَّارَةُ طَعَامُ مَسَكِمِينَ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيَامًا لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ - عَفَا ٱللَّهُ عَمَّا سَلَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَنْفَعُمُ ٱللَّهُ مِنْكُ وَٱللَّهُ عَزِيزُ ذُو ٱننِقَامٍ ﴿(١)، أو للتخيير بلا خلاف، بين أهل اللسان، والعدول عن الحقيقة إلى المجاز، يحتاج إلى دليل قاطع للأعذار، وأيضًا الأصل براءة الذمَّة، والترتيب حكم زائد يحتاج في ثبوته إلى دليل شرعي »(٢)، وأشهر الحبِّ ثلاثة (ذو القعدة وذو الحجَّة والمحرَّم)، واستنبط ذلك من اللغة، والمفردة اللغويَّة الواردة في القرآن.

قـال: «والدليل على ما اخترنـاه، ظاهر لسان العرب، وحقيقـة الكلام، وذلك أنَّ الله تعالى قال في محكم كتابه: ﴿ . . ٱلْحَجُّ أَشُهُ رُّ مَّعَلُومَاتُ م . . ﴿ " )، فجمع سبحانه، ولم يفرد بالذِّكر، ولم يثنِّ، ووجدنا أهل اللسان، لا يستعملون هذا القول، فيها دون أقل من ثلاثة أشهر، فيقولون: فلان غاب شهرًا، إذا أكمل الشهر لغيبته، وفلان غاب شهرين، إذا كان فيها جميعًا غائبًا، وفلان غاب ثلاثة أشهر، إذا دامت غيبته في الثلاثة، فثبت أنَّ أقل ما يُطلق عليه لفظ الأشهر في حقيقة اللغة ثلاثة منها، فوجب أن يجرى كلام الله تعالى، وكتابه على الحقيقة، دون المجاز؛ لأنَّ الكلام في الحقائق، دون المجازات، و الاستعار ات»(٤).

ولكن أغلب المعاني التي استعملت في القرآن من المجاز المشهور، كالصلاة والصوم والحجّ، وليس في معناها اللغويّ الحقيقيّ إلّا نادرًا وقليلًا.

- (١) سورة المائدة، الآية: ٩٥.
- (٢) السرائر: ١/ ٥٥٧، ٣٢٥.
- (٣) سورة البقرة، الآية: ١٩٧.
  - (٤) السر ائر: ١/ ٥٤٤.







#### المطلب الخامس



# يرجِّح ما يوافق المذهب ويترك غيره

عند عرض القول الموافق للمذهب الحقّ يرجِّحه، يعرض عن ما يخالف المذهب ويوافق فقه السلطان الأمويّ والعبَّاسيّ، ويعتمد ما يخالفهم، فقد يعرض الرأي لأحد الفقهاء ودليله، ويبيِّن القول الآخر ودليله، فإن وجد أحد الدليلين موافقًا لقول الجمهور يعرض عنه، ويرجِّح ما يخالفه، وهذه إحدى سهات الترجيح وعلاماته (ما وافق الكتاب وخالف هؤلاء).

قال ابن إدريس: «.. ونعم ما قال، فهو الحقُّ اليقين، فهذا الذي يقتضيه أصل المذهب، ولا يلتفت إلى قول المخالفين، فإن لهم في ذلك تفريعات وتقسيهات، فلا يظنُّ ظانٌ إذا وقف عليها، أن يعتقدها قول أصحابنا، ولا ممَّا ورد به خبر، أو قال مصنَّف من أصحابنا»(۱).

## ضهان العين عند التلف:

ويقدِّم قول الغاصب في الضهان للعين عند تلفها، وهو ضامن لما تحت يده، عبَّر عن ذلك قائلًا: «الذي يقوى عندي أنَّ القول قول الغاصب؛ لأنَّه غارم في المسألتَين معًا، ومدَّعى عليه، والأصل براءة الذمَّة، فمن شغلها بشيء أو علَّق عليها حكمًا، يحتاج في إثباته إلى دليل، وهذا الذي ذكره بعض

<sup>(</sup>١) السرائر: ١/ ٤٨٦.

# نظريَّة الترجيح بين الأقوال عند ابن إدريس الحِلِّي (ت٩٨٥هـ)



أصحابنا (۱)، تخريج من تخريجات المخالفين ومقايسهم واستحساناتهم، والذي تقتضيه أصول مذهب أهل البيت الميلاني ما ذكرناه واخترناه، فليلحظ بالعين الصحيحة (۲).

# متعلِّق اليمين:

وفي موضوع اليمين يتعلَّق بالمعنى المراد للحالف من عدم أكل البيض بجميع أنواعه، قائلًا: «والذي يقتضيه مذهبنا أنَّه يحنث بأكل جميع ما ينطلق عليه اسم البيض؛ لأنَّ اسم البيض يقع حقيقة على جميع ذلك، والأيهان عندنا تتعلَّق بحقائق الأشياء، ومخارج الأفعال والأسهاء، ولا ترجع إلى المعاني، فإنَّما هذه تخريجات المخالفين وقياساتهم، فإذا كان اسم البيض ينطلق على بيض السمك حقيقة، وجب أن يتعلَّق الأيهان وتُطلق عليه، وطريقة الاحتياط أيضًا يقتضيه»(٣).

ومثل هذا الحلف على أن لا يأكل لحمًا، فيشمل أكل القلب وغيره، ولا ينظر إلى قـول الجمهور، قال: «الأولى أنّه يحنث؛ لأنّ اسم اللحم ينطلق عليه حقيقة، وقد قلنا إنّ الأيان تتعلّق بمخارج الأسماء وحقائقها، وإنّا بعض المخالفين قال هذا، واستدلّ بأنّه لا يباع مع اللحم(٤)، وهذا خروج منه عن الحقائق إلى المعاني، والمقاييس، فلا يعرج عليها، ولا يلتفت إليها»(٥).

وهنا سمة وعلامة أخرى على الترجيح عند ابن إدريس، قد يرجِّح أحد القولَين، ولم يبيِّن دليله على الترجيح لهذا القول في أثناء بيانه، وله شواهد في مصادر الفقه عنده يمكن مراجعتها.



<sup>(</sup>١) ينظر: المبسوط: ٢/ ٥٢٦.

<sup>(</sup>٢) السرائر: ١/ ٥٠٣.

<sup>(</sup>٣) السرائر: ٣/ ٥٦.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المجموع: ١٨/٥٥.

<sup>(</sup>٥) السرائر: ٣/ ٥٧.





# وجوب قضاء الصوم بدون كفَّارة:

قال ابن إدريس: «والذي يقوى في نفسي وأفتى به وأعتقد صحَّته ما ذهب إليه المرتضى، إلَّا ما استثناه..»(۱).

وبعد هذا الاستعراض السريع لبيان بعض الأسباب التي دعت ابن إدريس لترجيح بعض الأقوال ودليلها على الآخر، حسب ملكة اجتهاده وقدرته على مناقشة دليل المخالف له من الفقهاء السابقين.

فالنتيجة، فقيه بارع يناقش الأقوال ويختار من بينها ما يراه صائبًا، وأوفق الطرائق للترجيح عند الأصوليِّين هو موافقة الكتاب لأحد القولَين والدليلَين، وموافقة فقهاء المذهب، ومخالفة الآخرين، وأمَّا باقي المرجِّحات الاخرى الكثيرة، فلم يثبت عند المعاصرين الترجيح بها، نعم هي عند القدماء من الفقهاء، وفي بعض الروايات مو جو دة.

(١) السرائر: ١/ ٣٨٠،

## نظريَّة الترجيح بين الأقوال عند ابن إدريس الحِلِّي (ت٩٩٥هـ)





#### الخاتمة

ينعقد البحث حول منهج علميً عند ابن إدريس الحِلِّيّ في كتابه السرائر حول القواعد الأصوليَّة التي يستند إليها عند الترجيح بين الأقوال، فلو تعارض لديه دليلان، ولم يستطع الجمع بينها، فتصل النوبة إلى التعارض المستقر، فيعمل بقواعد الترجيح، وهي كثيرة ومتعدِّدة، ومنها مرجِّحات داخلية وخارجية وسنديَّة ومتنية وغيرها.

وقد بين البحث منها يرجِّح الأقوال بموافقة ظاهر الكتاب، وهو علامة بارزة واضحة في تفسير آيات الأحكام عنده.

وظواهر الأخبار المتواترة والقطعيَّة المحفوفة بالقرائن الدالَّة على صحَّة صدورها عن المعصومين، وهو لا يعمل بخبر الواحد، فلا يفيد علمًا ولا عملًا.

ودعوى الإجماع من المسلمين، وهو الدعوى تمثّل ظاهرة علميّة عند الطوسيّ والمرتضى وابن زهرة وابن إدريس في كلّ مسألة وموضوع لديهم الإجماع، وهو يعني القول المشهور عندهم.

ويرجِّح القول المخالف للجمهور، ولا يعمل بالرأي الموافق لهم، والمختار من المرجِّحات هما موافقة الكتاب ومخالفة العامَّة.

ويعتمد الفهم اللغويّ؛ لأنَّ قول أهل اللغة والعُرف الشرعيّ والعام قرينة لفهم الدليل.



وفي بعض الموارد يبيِّن القولَين ودليلها، ويرجِّح أحدهما من دون بيان أساس الترجيح، وقدَّم البحث في ثناياه تطبيقات متعدِّدة لهذه القواعد يمكن مراجعتها، والحمد لله أوَّلًا وآخرًا.



## نظريّة الترجيح بين الأقوال عند ابن إدريس الحلِّي (ت٩٩٥هـ)



#### المصادر والمراجع

# \* القرآن الكريم.

- ١. أثر القرآن الكريم في أصول الفقه: وفقان خضير محسن الكعبيّ، أطروحة دكتوراه، (جامعة الكوفة، كليَّة الفقه، ٢٠٠٩م).
- ٢. إرشاد الفحول إلى تحقيق علم الأصول: محمَّد بن عليّ الشوكانيّ (ت ١٢٥٠هـ)، (مؤسَّسة الكتب الثقافيَّة، ط٨، بيروت، ١٤٢٨هـ).
- ٣. الانتصار: الشريف المرتضى (ت ٤٣٦هـ)، (مؤسَّسة النشر الإسلامي، قم، ٥١٤١هـ).
- ٤. تاج العروس من جواهر القاموس: مرتضى الزبيديّ (ت ١٢٠٥هـ)، تحقيق: عليّ شيري، (دار الفكر، بيروت، ١٤١٤هـ).
- ٥. التعارض: محمَّد كاظم اليزديّ (ت ١٣٣٧هـ)، (النشر الإسلاميّ، قم، ط١، ٢٢٤١هـ).
- ٦. تهذيب الأحكام: محمَّد حسن الطوسيّ، (ت ٢٦هـ)، (دار التعارف، بيروت).
- ٧. جمل العلم والعمل: الشريف المرتضى (ت ٤٣٦هـ)، تحقيق: السيِّد أحمد الحسينيّ (ط١، مطبعة الآداب في النجف الأشر ف، ١٣٧٨ هـ).





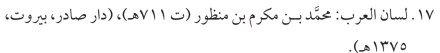


- ٨. الخلاف: محمَّد حسن الطوسيّ (ت ٤٦٠هـ)، (النشر الإسلامي، قم).
- ٩. زبدة الأصول: محمَّد بن الحسين البهائيّ العامليّ (ت ١٠٣١هـ)، تحقيق:
  فارس حشُّون كريم، (ط١، ١٤٢٣هـ).
- ١. السرائر: ابن إدريس الحِلِّيِّ (ت ٥٩٨هـ)، (النشر الإسلامي، قم+ موسوعة ابن إدريس، تحقيق: السيِّد محمَّد مهدي الخرسان، مكتبة الروضة الحيدريَّة، النحف).
- ١١. عناية الأصول في شرح كفاية الأصول: مرتضى الحسينيّ الفيروزآباديّ
  (ت ١٤١٠هـ)، (مطبعة النجف، ١٣٨٤هـ).
- ١٢. فرائد الأصول المعروف (برسائل): مرتضى الأنصاريّ (ت ١٢٨١هـ)، (النشر الإسلاميّ، قم).
- 17. أصول الكافي: محمَّد بن يعقوب الكلينيّ (ت٣٢٩هـ)، (دار التعارف، بيروت).
- ١٤ الكامل في اللغة والأدب: أبو العبّاس محمّد بن يزيد المبرّد (ت ٢٨٦هـ)،
  (ببروت، لبنان).
- ١٥. كشف الأسرار: عبد العزيز بن أحمد البخاريّ (ت ٧٣٠هـ)، (مطبعة مصر، ١٣٧٠هـ).
- 17. كفاية الأصول: محمَّد كاظم الخراسانيّ (ت ١٣٢٩هـ)، (مؤسَّسة آل البيت الثِيُّ ، قم ط١، ١٤٠٩هـ).



#### نظريّة الترجيح بين الأقوال عند ابن إدريس الحلِّيّ (ت٩٨٥هـ)





- ١٨. المبسوط: محمَّد حسن الطوسيّ (ت ٤٦٠هـ)، (المطبعة الحيدريَّة، طهران).
- ١٩. مجمع البحرين: فخر الدين الطريحيّ (ت ١٠٨٥هـ)، (مرتضوي، طهران).
- ٠٢. المجموع شرح المهذَّب: محيى الدين بن شرف النوويّ (ت ٦٧٦هـ)، (دار الفكر).
- ٢١. مستطرفات السرائر: ابن إدريس الحِلِّيّ (ت ٩٨٥هـ)، (النشر الإسلاميّ، قم).
- ٢٢. مصباح الأصول: محمَّد سرور، تقرير بحث السيِّد الخوئيّ (ت١٤١٣هـ)، (مطبعة النجف).
- ٢٣. معالم الدين ومالاذ المجتهدين: جمال الدين بن زين الدين (ت ١٠١١هـ)، (جماعة المدرِّسين، قم، ١٣٧٩هـ).
- ٢٤. معجم مقاييس اللغة: أحمد بن فارس بن زكريًّا (ت ٩٥هم)، تحقيق: عبد السلام محمَّد هارون، (الدار الإسلاميَّة، بيروت، ١٤١٠هـ).
- ٢٥. مقالات الأصول: ضياء الدين العراقيّ (ت ١٢٦١هـ) (المطبعة العلميّة، النحف، ١٣٥٨هـ).
- ٢٦. موسوعة أصول الفقه المقارن: المركز العالى للدراسات (ط١، ١٤٣٦هـ، طهران).
- ٢٧. مو سوعة مصطلحات أصول الفقه عند المتكلِّمين: رفيق العجم، (مكتبة البيان).







٢٨. منتهى المقال في أحوال الرجال: أبو علىّ الحائريّ، (طهران، ١٣٠٢هـ).

74. وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة: محمَّد بن الحسن الحرُّ العامليّ (ت ١١٠٤هـ)، (دار إحياء التراث العربيّ، بيروت+ مؤسَّسة آل الستايكِ).

٠٣. النهاية في مجرد الفقه والفتاوى: محمَّد حسن الطوسيِّ (ت ٢٠هـ)، (انتشارات قدس محمَّدي، قم).

