

أ.م.د. علاء حسن مردان اللّاميّ أ.م.د. علاء حسن مردان اللّاميّ أ.م.د. كلّيّة الإمام الكاظم على للعلوم الإسلاميّة الجامعة Dr. Alaa' H.Mardan Allamy

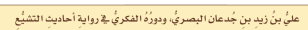
Imam Kadhim University College of Islamic Sciences



#### ملخّصُ البحث

يُعدُّ عليُّ بن زيد بن جدعان، البصريّ، ممّن عُرف بتشيّعه ونصرته لهذا المذهب. كانت وفاته سنة (١٣١ه/ ٧٤٨م)، وعُدّ من فقهاء البصرة وأئمتها، ومن أشراف النّاس الفاقدين للبصر. نقل أحاديث في إثبات فضائل الإمام عليِّ علي وأنّه صاحب مقام مرموق في ظلّ الدّعوة الإسلاميّة، لا سيّما دوره في نصرتها، فضلاً عمّا تحلّى به من مواقف إيجابيّة وهو يدافع عن النّبيّ محمّد على وقد عُدَّتُ هذه المعلومات مهمّة جدّاً في أيّام عليّ بن زيد بن جدعان؛ نظراً إلى كثرة المناظرات بين الفِرق الإسلاميّة والمذاهب والنّحَل، فقد كان كلُّ يُحاول إثبات نحلته، وأمّا على الطريق الصّحيح، وهذا الشّيء كان نتيجة التصارع العقديّ نحلته، وأمّا على الطريق الفِرقة النّاجية.

ويتضح من مرويّات ابن جدعان أنّه حاول أنْ يُقدِّم نسقاً من الأفكار المعبِّرة عن انتهائها لثقافة ذلك العصر، فهو قدْ عاش في العصر الأمويّ والعبّاسيّ أيضاً، فحاول إثبات بعض الأحاديث والرِّوايات التاريخيّة التي ترفع من قدر أهل البيت بيّن وفي المقابل تفضح مخالفيهم على أنّهم لا يملكون تلك القيم التي تتناسب مع روح الإسلام، وهذا أمر غاية في الأهمّيّة؛ إذْ يُعطي تصوّراً عن التطوّر المعرفيّ لبداية تناقل الرِّوايات التاريخيّة وهي تعبر عن وصفٍ يتناسب مع





ثقافة الرّاوي أوّلاً، وانتهائه العقائديّ ثانياً، وهذا واضح فيها رواه عليّ بن زيد بن جدعان.

أيضاً، فإنّ روايات عليّ بن زيد بن جُدعان تكشف عن تأثّره بالوسط الفكريّ الذي ينتمي إليه، وأنّ شأنه شأن غيره في التأثّر بها ينقل الآخرون من معلومات تاريخيّة، فيأخذ بها من باب إثبات أحقيّة أهل البيت على دون سواهم، وهذا ما جعله يقع في أخطاء تبنّاها على أنّها من مصاديق واقع التشيّع، لكنّها في الحقيقة جاءت لتعبّر عن أمرٍ مقصودٍ، أو غير ذلك.



#### **Abstract**

Ali bin Zaid Al-Basri is known for his strong support of Shiism. He was one of the outstanding religious scholars and imams in Basra, besides his notable personality. He defended Prophet Mohammad and Islamic creed at a time where disputes and debates of Islamic sects and doctrines constituted a distinguished phenomenon. He also recited 'traditions' on the merits of Imam Ali bin abi Taleb.

It is clear from Al-Basri recounting that he had tried to reflect ideas and notions pertinent to the culture of that age. He, for instance, lived during the Umayyad and Abbasid's eras, and so he tried to verify and corroborate historical recitations and stories that promoted the status of Ahl Al-Bayt. He further stood against those who opposed Ahl Al-Bayt asserting that they lacked the values of the spirit of Islam. Al-Basri was influenced by the intellectual



milieu around him and also the way historical information was transferred at the time. He therefore committed some mistakes owing to his convictions and interpretations.



#### المقدّمة

لا شكِّ في أنَّ الدّراسة في محور الشخصيّات التاريخيّة التي عاشت في القرون الإسلاميّة الأولى لها أهمّيّة كبرة في إغناء الفكر الإسلاميّ من خلال البحث والتشخيص لمعالم الفكر التي أسهمت فيها تلك الشّخصيّات، مع الاطلاع على واقعهم الثقافي والفكريّ، ومنه يمكن تشخيص حجم الأثر الفكريّ الذي صدر عنهم، أو حاولوا توثيقه، أو الترويج له على أنّه الطريق الأمثل في الاتباع أو التسليم به، لا سيّما في مجال التشريع الإسلاميّ، فضلاً عن أنّ دراسة الشّخصيّة لها سمه أخرى، وهي تشخيص حجمها الفكريّ والأدبيّ في التاريخ الإسلاميّ، وهل كان معطاء في مسرته العلميّة أو غير ذلك، وهذا الأمر له مردود إيجابيّ من باب تحديث المعلومات التاريخيّة، فالعديد من رجال التاريخ هم حاجة إلى دراسة وتشخيص دورهم الذي أدُّوه في زمانهم، ومن هذا المنطلق جاء التركيز على شخصيّة مهمّة من علماء الشِّيعة الذين عاشوا في البصرة، وهو (عليّ بن زيد بن جُدعان)؛ إذْ إنَّه معروف بتشيِّعه، بل اتَّهمه المخالف وضعَّف قيمته الفكريَّة بسبب التشيُّع، وهذا الأمر كثيراً ما نجده في الكتب الرِّ جاليَّة؛ إذْ يشنُّون بكلماتهم غير المنصفة كلِّ مَن ثبت تشيُّعه، وهذا الأمر ربِّما أوقع البعض في أخطاء في الحكم على الرُّواة أو غيرهم من باب تضعيفهم في كتب الرِّجال.

### عليُّ بنُ زيد بن جُدعان البصريُّ، ودورُهُ الفكريُّ في رواية أحاديث التشيُّع



فجاء هذا البحث ليرصد الدّور الفكريّ لعليّ بن زيد بن جدعان في إبراز أحاديث التشيُّع، سواء كان ذلك في فضائل الإمام عليً هيه، أو ذكر السّبطين الحسن والحسين على مع تقديم قراءة تاريخيّة وفكريّة لكلِّ حديث جاء عن ابن جدعان بوصفه قدْ عاش مرحلةً مثلّتْ بداية تطوّر الفكر الإسلاميّ بصورة عامّة، والرِّواية التاريخيّة بصورة خاصّة؛ إذْ إنّها تُعطي نوعاً من التنافس بين الفرق الإسلاميّة في توثيق الأحاديث النّبويّة الشّريفة، وهذا ما جعل الرّواي الذي نحن بصدده يركِّز على نقل مجموعة من أحاديث التشيع، في محاولةٍ لتأكيد عمق فكرة التشيعُ وسط تزاحم الآراء والاختلافات المذهبيّة والعقديّة مع نهاية القرن الأوّل الهجريّ/ السّابع الميلاديّ. وسوف يقسَّم البحث على أربعة محاور حسب طبيعة المادة التاريخيّة التي جاءت من طرفه أي: ابن جدعان فلمحور الوّل يهتمُّ بدراسة سيرة عليّ بن زيد بن جدعان، أمّا المحور الثاني، فركّز على مرويّاته بحقّ الإمام عليّ على أن عالمحور الثالث جاء فيه روايته بحقّ الإمام الحسين على المكون موضوع البحث متناسقاً مع مادّته التاريخيّة، ومن الله التوفيق.

## أوّلاً: سيرتُهُ الشّخصيّةُ

هو عليّ بن زيد بن جُدعان، أبو الحسن، القرشيّ، الأعمى، التيميّ، روى عن أنس بن مالك، وأبي عثمان النهديّ، وأبي نضرة، وأوس بن خالد، روى عنه العديد من الرُّواة، نذكر منهم: شعبة بن الحجّاج (ت١٦٠هـ)، وسفيان بن سعيد بن مسروق، الثوريّ (ت١٦١هـ)، وحمّاد بن سلمة، وحمّاد بن زيد(١). عُدّ



من فقهاء البصرة وأئمّتها، ومِن أشرف النّاس الفاقدي البصر (۲)، بل قيل: إنّه ولد أعمى (۳)، وعُدّ أحد علماء الشّيعة (٤)، وقيل عنه: كان يتشيّع ولا بأس به (٥)، وقيل: ليس بذلك القويّ (٢)، وممّن نُسبَ إلى الرَّفض من أهل البصرة (٧)، وأنّه كان يرفع الحديث (٨). اختُلف في سنة وفاته، فهناك مَن جعلها سنة (١٢٩هـ) (١٠)، والبعض جعلها سنة (١٣١هـ/ ٧٤٨م) (١٠).

وقيل في حقِّه: إنّه كان شيخاً جليلاً، وكان يهمُّ في الأخبار ويُخطئ في الآثار، حتى كثر ذلك في أخباره، وتبيَّن فيها المناكير التي يرويها عن المشاهير، فاستحقّ ترك الاحتجاج به (١١١).

والظّاهر أنَّ هذا التّجريح بحقّ عليّ بن زيد بن جُدعان جاء وفق شهادة بعض رجال الحديث الذين قالوا في حقّه: إنّه يروي المناكير من الأحاديث الشّريفة، وأيضاً يروي أحاديث بالمعنى وليس كها سمعها من قائليها(٢١)، على أثر ذلك، قيل: إنّه يهمُّ بالأخبار ويُخطئ بالآثار، في حين جعله الذهبيّ صالحَ الحديث(٣١). وفي رواية تاريخيّة تبيّن مدى الاختلاف في شأن الوقوف على توثيق عليّ بن زيد بن جُدعان، جاء فيها: «قال أبو سلمة -موسى بن إسهاعيل-: قلتُ لحمّاد بن سلمة: زعم وهيب أنّ عليَّ بن زيد كان لا يحفظ. قال: ومِن أين كان وهيب يقدر على مجالسة عليّ، إنّها كان يجالسه وجوه النّاس»(١٠٠). فوهيب هذا كان حائكاً ومن أين على مَن حدَّث عن على السبب عدم مجالسته، ولو جالسه لاختلف التوثيق حينها.

والمستفاد من الأقوال في حقّه أنّه كان مشهوراً بالعلم والصّلاح، فقدْ عُدّ من أوعية العِلم في مدينة البصرة، ففي روايةٍ أنّه لما مات الحسن البصريّ(١٦)، فقيه

#### عليُّ بنُ زيد بنِ جُدعان البصريُّ، ودورُهُ الفكريُّ في رواية أحاديثِ التشيُّع



أهل البصرة في أوانه، قيل لعليّ بن زيد بن جُدعان عليك أنْ تجلس محلّ الحسن البصريّ، وأيضاً البصريّ، وأيضاً يعني أنّه ربّها تصدّى للفتوى مكان الحسن البصريّ، وأيضاً يُستفاد من القول المتقدِّم أنّه فاق أقرانه في الجانب الفقهيّ، أو على درجة عالية منه.

أمّا العصر الذي عاش فيه على بن زيد بن جدعان، فهو الثّلث الأوّل من القرن الثاني من الهجرة، وهذه المدّة الزمنيّة شهدتْ سقوطَ الدّولة الأمويّة وقيام الدُّولة العبَّاسيَّة، ولم يكن للأخرةِ شأنٌّ في تغيير أفكار عليّ بن زيد بن جُدعان، على اعتبار أنَّه توفَّى عام (١٢٩ أو ١٣١هـ)، ومن ثُمَّ تكون مواقفه أو ما نقله من أفكار جاءتْ مع أُفق الدّولة الأمويّة، لكنّه خالفها فيها تبنّاه من روايات اهتمّت بتفضيل الإمام أمير المؤمنين عليه. وهذا يعكس صورة على بن زيد بن جدعان الذائبة في الفكر الشّيعيّ؛ إذْ إنّه عاش في زمان بني أُميّة، الّذينَ كانَ شعارهم ضدّ الفكر الشيعيّ، بل عدُّه فكراً منحرفاً عن الدِّين الإسلاميّ، فراحوا يشوِّهون الحقائق ويجعلونها مرفوضة بفكر الفِرق الإسلاميّة، مع الإصر ارعلى قهر الشِّيعة وإذلالهم، بل روَّجتْ لثقافة عدم قبول شهادة مَن ينتمي لمذهب التشيُّع، وهذا الأمر انطبق على على بن زيد بن جُدعان، فقدْ رفض روايته بعض من كتب في الرِّجال أو الجرح والتعديل، على الرُّغم من أنَّهم ألَّفوا كتبهم أيَّام حكم الدّولة العبَّاسيَّة، إلا إنَّ فكر الدُّولة بقي منحرفاً عن مذهب الإماميَّة، وعدُّوه مذهباً منحر فاً عن سلطة الدولة الإسلاميّة، فجرَّحوه لأنّه شيعيٌّ، أو كم قالوا: «كان يتشيّع» (١٨). وهذا القول لديهم يثبتونه في حقّ مَن هو شيعيٌّ على أنّه ليس ممّن يُستحسنُ حديثه بسبب ذلك، وهو أمرٌ يُوحى للقارئ بأنِّهم نظروا إلى مَن تشيّع





متَّهم بتشبُّعه.

وهناك رواية تبيِّن أنَّه كان يُجالس محمّد بن مسلم بن شهاب الزُّهريّ (ت١٢٤هـ) فقيه البلاط الأمويّ (١٩)، وجاء في الرِّواية أنّ الحديث دار بشأن الطِّيب على اعتبار أنَّ عليّ بن زيد بن جدعان كان يحبُّ ذلك (٢٠)، ومن تُّمَّ لا يمكن ترتيب أثر آخر على الرِّواية من أنَّ عليّ بن زيد كان يتقرّب إلى رجال السُّلطة الأمويّة أو يرغبُ بالحصول على درجة من القرابة لديهم.

# ثانياً: مرويًّا تُهُ بشأن الإمام عليِّ عليَّ عليَّ عليَّ

جاءتْ بعض الرِّوايات التاريخيّة من طريق على بن زيد بن جُدعان، وهي تعكس صورة واقعيّة لقيمة أهل البيت الله وبالأخصّ ما تحلّي به أمر المؤ منين ع من أهمّية بالنِّسبة إلى رسول الله على أوّلاً، ونصر الإسلام ثانياً، وهذا الأمر له مردود مهمّ بالنّسبة إلى المرويّات التي رواها عليّ بن زيد بن جُدعان؛ إذْ إنَّها جاءت لتوتُّق أحداث التاريخ الإسلاميِّ مع التَّركيز على دور الإمام عليِّ عَلِيهِ في مواجهة التحدِّيات والخطر الذي طرق الإسلام والمسلمين، فضلاً عن ذلك إنَّ رسول الله على كان ينظر إليه على أنَّه الامتداد المثالي للنبوَّة وبإمر الله، وهذا شيء واضح فيها رواه عليّ بن زيد بن جدعان، فقدْ قدّم مادّة تاريخيّة تدلّ على تلك الأهميّة، ففي روايةٍ أنّه سمع سعيد بن المسيّب (٢١) يقول: «حدّثني سعد بن أبي وقّاص(٢٢) أنّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم لما خرج إلى تبوك (٢٣) استخلف علينا إلى المدينة على بن أبي طالب، فقال: يا رسول الله، ما كنتُ أُحبِّ أنْ تخرج وجهاً إلّا وأنا معك، فقال: أمَا ترضي أنْ تكون منّى بمنزلة هارون من موسى،





غير أنّه لا نبيَّ بعدي»(٢٤).

فقول الله تعالى فيه صورة فكريّة واضحة؛ إذْ إنّ اختيار هارون جاء من باب حاجة النّبوّة للمؤازرة وتقديم الجهد للنصح في أمرها، ومخالفة هوى المفسدين وكلّ مَن بغى بالإسلام سوءاً، وأيضاً فيها تعبير عن الرَّحمة الإلهيّة المقدّرة لنجاح النّبوّة، وهذا الأمر تجسّد في مواقف الإمام عليّ المحيّة عندما قدّم كلّ قواه لردع الشّرك والمنافقين، بل كان مستعدّاً للموت من أجل نجاح النّبيّ محمّد في فراش الدّعوة الإسلاميّة، وأوّل موقف تجسّد في تضحيته بنفسه عندما بات على فراش



رسول الله على على وكاد مشركو قريش أنْ يقتلوا الإمام عليا على وهكذا نجده يضحِّي في معركة بدر الكبرى، ومعركة أحد، ومعركة الخندق التي جسد فيها أروع صورة لنصرة الدِّين الإسلامي (٢٩)، فهذه الأحداث تدلُّ على النصرة والتضحية الكبيرة من أجل نصرة الدِّين الإسلامي، وهو أمر أقدم عليه هارون النبوّة أيضاً.

وفي موضع آخر يروي عبد الرزّاق الصّنعانيّ الرّواية بصورة أُخرى مختلفة عن الأولى؛ إذْ جاء فيها أنّ عليّ بن زيد بن جُدعان رواها عن ابن المسيَّب الذي قال: حدَّثني ابنُ لسعد بن أبي وقّاص حديثاً عن أبيه، قال: فدخلتُ على سعد، فقلتُ: حدّثنا حديثاً عنك حدّثته حين استخلف النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم عليّاً

### عليُّ بنُ زيد بن جُدعان البصريُّ، ودورُهُ الفكريُّ في رواية أحاديثِ التشيُّع



على المدينة، قال: فغضب سعد، فقال: مَن حدَّثك به؟ فكرهتُ أَنْ أُخبر بابنه فيغضب عليه، ثمّ قال: إنّ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم خرج في غزوة تبوك فاستخلف عليّاً على المدينة...»(٢٢).

والظّاهر على هذه الرِّواية التاريخيّة التستّر من قبل سعد بن أبي وقّاص على رواية هذا الخبر، ويبدو أنّه كان متحفِّظاً كثيراً بشأنه، كأنّه يخشى أنْ يُنسب إليه قول مثل هذه الأخبار لاسيّما من طرف أبنائه؛ إذْ الرّواية أعلاه جاء فيها أنّ سعيد بن المسيّب رواها عن ابنٍ لسعد بن أبي وقّاص، وكان يخشى ذكر ابن سعد (٣٣) على أنّه المحدِّث بهذا الخبر! والمثير في هذا الأمر أنّ التكتّم على الخبر جاء بصورة تُظهر التحفّظ من باب الخوف وخشية الآخرين، وربّما من السّلطة السّياسيّة الحاكمة، وهذا يُعطي مظهراً آخر لمسار الثقافة الإسلاميّة وكيفيّة تناقل الأخبار أو التستّر عليها، وهذا الأمر يتحقّق كثيراً مع أيّام حكم معاوية بن أبي سفيان، الذي منع انتشار الحديث بحقّ الإمام أمير المؤمنين على أنّه وقي ثقافة الأموية في نقل تلك الأخبار على أنّها غير مرجّب بها وفق ثقافة الدّولة الأمويّة.

ويروي عليّ بن زيد عن سعيد بن المسيّب أنّه قال: «قال رسول الله عليّ اللّهُمّ الجعلْ لي وزيراً من أهل السّباء، ووزيراً من أهل الأرض. فأوحى الله تعالى إليه: إنّي قدْ جعلتُ وزيركَ من أهل السّباء جبرئيل، ووزيركَ من أهل الأرضِ عليّ بن أبي طالب الله الله و من اختار الإمام عليّ الله عليّ الله تعالى هو مَن اختار الإمام عليّ عليّا عليه الله الله على أنّ الله تعالى هو مَن اختار الإمام عليّا عليه المؤازرة رسول الله على أمرٌ فيه صورة فكريّة تستقرئ مكانة الإمام عليّ عند الله تعالى، ووفق ذلك فأهل الأرض ملزمين باتباع منهجه والاقتداء على طلمًا عناية السّباء تلطفُ به.



وجاءتْ رواية عنه تبيِّن مكانة الإمام عليِّ عليه في تهديم الشِّر ك والقضاء عليه في مكّة، والرِّواية فيها تأكيد على إعداد الإمام أمر المؤمنينَ عِيه لمساندة رسول الله على من الله تعالى ورسوله، وهذا غاية في اللَّطف الإلهيّ، فالرِّواية تصوّر المكانة أو الدّرجة التي حصل عليها الإمام عليٌّ عليه من الله تعالى، فقدْ روى ابن جُدْعانَ عن سعيد بن المسيَّب عن أبي هريرة الدّوسيّ أنّه قال: «قال رسول الله ﷺ لعليّ بن أبي طالب يوم فتح مكّة: «أما ترى هذا الصَّنَم بأعلى الكعبة؟ قال: بلي يا رسول الله، قال: فأحْمِلُك فَتَناوَلْهُ، فقال: بل أنا أحْمِلُك يا رسولَ الله، فقالﷺ: والله لو أنَّ رَبِيعَةَ ومُضَرَ جَهدوا أن يَحْمِلوا مِنِّي بضعةً وأنا حَيٌّ ما قدروا، ولكنْ قفْ يا عليّ، فضر ب رسول الله عليٌّ بيده إلى ساقَىْ عليّ فوق القُرْنوُس، ثمَّ اقْتَلَعَهُ من الأرض بيده، فرفعه حتّى تبيّن بياض إبطيه، ثمَّ قال له: ما ترى يا عليّ؟ قال: أرى أنَّ الله عزَّو جلَّ قدْ شَرَّ فني بكَ حتّى أنَّى لو أردتُ أنْ أمُسَّ السَّماءَ لَمسستُها، فقال له: تَناوَلِ الصَّنَمَ يا عليّ! فتناوَلَهُ ثمَّ رمى به، ثمَّ خرج رسول الله عليّ الله عن تحت على وتَرَك رجليه، فسقط على الأرض، فَضَحِكَ، فقال له: ما أَضْحَككَ يا على ؟ فقال: سَقَطْتُ مِن أعلى الكعبة فها أصابني شيء، فقال رسول الله على: وكيف يُصِيبك شيء وإنّا حملك محمّد، وأنزلك جبريل الله المناه. "(٣٦).

والملاحظ على الرِّواية أنها جاءت كمحاولة بيَّنتْ قوّة رسول الله ، إذْ إنّه أخبر الإمام عليّاً ، بعدم قدرته على حمل رسول الله، بل لو اجتمعتِ قبيلتان لم يستطيعوا حمل النّبيّ الثقله، والظاهر من الأمر أنَّ الثقل هنا يراد منه ثقل النّبوّة، وليس ثقل البدن؛ لأنّ ذلك مخالف للعادة البشريّة، ومن ثَمَّ فالرِّواية جاءتْ قاصدة لثقل النبوّة، وليس جسد رسول الله ، وهو حيُّ، وربّها الرّواة

## عليُّ بنُ زيد بنِ جُدعان البصريُّ، ودورُهُ الفكريُّ في روايةٍ أحاديثِ التشيُّع



الذين نقلوا هذا الخبر كانوا يقصدون من ذلك الثقل هو جسد رسول الله على الذين نقلوا هذا الخبر كانوا يقصدون من ذلك الثبوّة وغير النبوّة، فكلّ شيء لديهم يعطونه صورة قريبة من الأسطورة، فيبالغون كثيراً في نقل الأخبار التاريخيّة (٣٧).

وروى على بن زيد بن جُدْعان حديث غدير خم(٢٨) عن بعض الصّحابة، وعدّه الأمينيّ من تابعي البصرة الذين رووا الحديث(٢٩)، وذكر ذلك -أيضاً- في العديد من المصادر والمصنَّفات، فقدْ رواه عن عديّ بن ثابت (٤٠) عن الرّاء بن عاز ب(٤١)، قال: «لما نزل رسول الله ﷺ بغدير خم أمرهم فكنسو اله بين نخلتين، ثمّ اجتمع النّاس إليه، فحمد الله وأثنى عليه، ثمّ قال: ألستُ أولى بالمؤمنينَ من أنفسهم؟ قالوا: بلي، قال: فأخذ بعضادة عليٍّ، وأقامه إلى جنبه، ثمّ قال: هذا وليُّكم من بعدى، والى الله مَن والأه، وعادَى مَن عادَاه. قال: فقام إليه عمر، فقال: ليهنؤك يا ابن أبي طالب، أصبحتَ، أو قال: أمسيتَ وليَّ كلِّ مسلم» (٢٤٠). وذكرت روايته -أيضاً- لدى البلاذريّ باختلاف بعض الألفاظ، فقدْ جاء لديه: «عن عليِّ بن زيد بن جُدْعان، عن عديّ بن ثابت، عن البراء بن عازب، قال: لما أقبلنا مع النّبيّ صلَّى الله عليه وسلّم في حجّته، فكنّا بغدير خمّ، نو دي أن الصّلاة جامعة، وكُسح للنّبيّ صلَّى الله عليه وسلّم تحت شجرتين، فأخذ بيد عليّ ابن أبي طالب، وقال: أيُّها النَّاس أوّ لستُ أولَى بالمؤمنينَ مِن أنفسهم؟ قالوا: بلي. قال: أوليسَ أزواجي أمَّهاتهم؟ قالوا: بلي يا رسول الله، فقال: هذا وليُّ مَن أنا مولاه، اللَّهمَّ وال مَن والأه وعادِ مَن عاداه ١٤٠٥).

وورد ذكرها عند ابن عساكر، وهي كالآي: عن عليِّ بن زيد بن جُدعان، عن عديّ بن ثابت، عن البراء بن عازب، قال: «كنّا مع رسول الله (صلّى الله



عليه وسلم) في حجّة الوداع، فكُسح لرسول الله (صلّى الله عليه وسلّم) تحت شجرتين، ونُودي في النّاس: إن الصّلاة جامعة، فدعا عليّاً وأخذ بيده، فأقامه عن يمينه، فقال: ألستُ أولى بالمؤمنينَ من أنفسهم؟ قالوا: بلى، قال: ألستُ أولى بكلِّ مؤمنٍ من نفسه، قالوا: بلى، وفي أحد الحديثين: أليس أزواجي أمَّهاتكم، قالوا: بلى، قال: هذا وليُّ وأنا مولاه، اللَّهم والِ مَن والاه، وعادِ مَن عاداه، فقال له عمر: هنيئاً لك يا على أصبحتَ مولاي ومولى كلِّ مؤمن (١٤٠).

فهذه النصوص التاريخيّة التي رواها البعض من طرف عليّ بن زيد بن جُدعان وهو بدوره أسندها إلى مَن سبقه من التّابعين والصّحابة، تدلّ على إصراره في توثيق خبر حادثة الغدير، وهو أمر ثابت لدى أغلب المسلمين، وعلى رأسهم الشّيعة، وفي هذه النصوص تتضح الصّورة التاريخيّة لتلك الحادثة من خلال تأكيد رسول الله على على موالاة الإمام أمير المؤمنين هيه، بل النّبيّ يُلزم الجميع في ذلك الغدير على اتّباع الإمام عليّ هيه ونصرته، دون أدنى شك، ومن عادى الإمام عليّا هيه، والملاحظ على هذه الرّواية أنّ رسول الله في ذكر أنّ هناك مَن يعادي الإمام عليّا هيه، وهو أمرٌ يدلُّ على وقوع العداوة من طرف البعض تجاه الإمام عليّ هيه، فكان ردُّ الرّسول في على أولئك المعادين لأمير المؤمنين في فاهراً أمام الجميع، بل يلزمهم التزام المسالمة والسّمع و الطاعة للإمام عليّ هيه، ونتيجة لذلك نقل عليّ بن زيد بن جُدعان عن زيد بن ثابت، قال: قال رسول الله على من أحبَّ علياً في حياتي وبعد موتي عن زيد بن ثابت، قال: قال رسول الله على من أحبَّ علياً في حياتي وبعد موتي عن زيد بن ثابت، قال: قال رسول الله على من أحبَّ علياً في حياتي وبعد موتي





وبعد موتي مات ميتةً جاهليّة وحُوسبَ بها عمل ((1) فالحديث يؤكِّد أنّ بعض المسلمين من الصّحابة أو غيرهم كانوا يُبغضون الإمام عليّاً عليه لا لشيءٍ إلّا لمكانته في نصرة الدِّين الإسلاميّ، وما تحلّى به من دورٍ رياديٍّ وقياديٍّ في تحجيم المشركين والقضاء على ديانتهم في مكّة.

# ثالثاً: مرويّاتُهُ بشأن الإمام الحسن السي

لقد جاءت رواية عن علي بن زيد بن جُدْعان بشأن الإمام الحسن هي وهذه الرِّواية تبيِّن كرم وسخاء الإمام، وكيف كان يتعامل مع أصحاب الحاجة أو مَن نزلت به فاقة، جاء فيها قوله: «حجَّ الحسن بن عليّ خمس عشرة مرّة ماشياً، وإنّ النّجائب لَتقادُ معه، وخرج مِن ماله لله مرَّتين، وقاسَم الله ماله ثلاث مرّات، حتى أنْ كان ليُعطى نعلاً ويُمسكُ نعلاً، ويُعطى خفّاً ويُمسكُ خُفّاً» (٢٤٠).

فهذه الرّواية التي نقلها عليّ بن زيد بن جُدْعان جاءتْ لتؤكِّد أنّ الإمام المعصوم هو مَن يتمتّع بتلك الأخلاق الرّائعة، فهو سمحٌ مِعطاء، يبذل أمواله في سبيل الله تعالى، بل يسعى لمساعدة الآخرين قدر المستطاع، فيقاسمهم كلّ شيء حتّى النعل.

فضلاً عن أنّ الرِّواية جاءت لتحاكي واقع الإسلام وما آل إليه شأنُ الدّولة الإسلاميّة أيّام حكم معاوية بن أبي سفيان، ففيها نوع من التأكيد على صفات خليفة المسلمين من أنّه ينبغي أنْ يتحلّى بروح الحرص على مال الله تعالى، وأنْ يبذله في سبيله، وبالصّورة التي يتحقّق معها العدل والإنصاف، بينها هذا الشيء حقّقه الإمام الحسن عيم، إلا إنّه لم يتحقّق عند معاوية بن أبي سفيان على



اعتباره حاكم الدولة الإسلاميّة؛ إذ كلّ ما فعله هو بذل الأموال في غير محلّها، فمثلاً يُسرف الأموال على شراء ذمم الرّجال لنصرته وتأكيد ملكه (٧٤٠)، وأيضاً الإسراف في الأكل حدِّ التُّخمة (٨٤٠)، بينها هناك الآلاف من المسلمين المحرومين الذين كانوا يتوقون إلى كسرة الخبز، والسّبب سياسة الحِرمان التي اتبعها معاوية تُجاه العامّة من النّاس لا سيّها مَن ناصر الإمام عليّا عِيه، ومن ثَمَّ فهذه الرِّواية التي نقلها عليّ بن زيد تُعدُّ في قمّة المعرفة التاريخيّة لذلك الزّمن الذي شاع فيه تسلّط القوى غير الشرعيّة التي تحكّمت بمصير الإسلام والمسلمين، وأخذت على عاتقها التشريع وفق رأيها، ليسو دَ الباطل ويُقصى العدل والأمر بالمعروف.

# رابعاً: مرويّاتُهُ بشأن الإمام الحُسين السين





فإنّه إذا رآك سيدعوك ويُجلسك في حجره، ويقول: سليني ما شئتِ، فإنّكِ لن تسأليني شيئاً إلا أعطيتُكِ، فإذا قال لك قولي: لا أسأل شيئاً إلا رأس يحيى، قال: وكانت الملوك إذا تكلّم أحدهم بشيء على رؤوس الملأ ثمّ لم يمض له نُزعَ من ملكه، ففعلت ذلك، قال: فجعل يأتيه الموت من قتله يحيى، وجعل يأتيه الموت من خروجه من ملكه، فاختار ملكه، فقتله، قال: فساخت بأمّها الأرض، (٤٩).

فهذه الرِّواية توثِّق لمرحلة الإعداد الرَّوحيّ والاستعداد من أجل الدِّفاع عن الدِّين الإسلاميّ ومحاربة النفاق والبدع بأنواعها المختلفة، وفيها -أيضاً - صورة لواقع الأمور التي شرعنها يزيد بن معاوية؛ إذْ إنّه عمل على استباحة حرمة دين الله تعالى، والإمام عي ملزم بالدِّفاع عن الدِّين، وأيضاً كلّ مسلم ملزم بذلك، فضلاً عن ذلك، فإنّ الرّواية فيها معنى للالتزام بالتشريع الإسلاميّ والمحافظة عليه، وعدم الانجرار وراء أصحاب السيّادة والسّلطان الذين يمتطون الأعمال المنكرة، فتلزم جميع المسلمين بعدم الانصياع لعمل المنكر أو الخوف من فاعليه. ونقل عليّ بن زيد بن جُدْعان رواية أخرى عن أنس بن مالك، يُخبر فيها عن ساعة إدخال رأس الإمام الحسين على إلى عبيد الله بن زياد؛ إذ جعل عبيد الله ينكت بقضيبٍ على ثناياه، وقال: "إنْ كان لحسن النّغر، فقلت -أنس بن مالك: ينكت بقضيبٍ على ثناياه، وقال: "إنْ كان لحسن النّغر، فقلت -أنس بن مالك: لقدْ رأيتُ رسول الله صلّى الله عليه وسلّم يُقبِّل موضع قضيبك مِن فيه» (٥٠٠).

وأيضاً روى عليّ بن زيد بن جُدْعان، قال: «استيقظ ابن عبّاس من نومه، فاسترجع، وقال: قُتِل الحُسين والله، فقال له أصحابه: كلّا يا ابن عبّاس كلّا، قال: رأيتُ رسول الله ومعه زجاجة من دم، فقال: ألا تعلمُ ما صنعتْ أمّتي من بعدي، قتلوا ابني الحسين، وهذا دمه ودم أصحابه، أرفعها إلى الله ، قال:

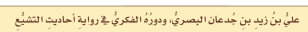


فكتب ذلك اليوم الذي قال فيه وتلك السّاعة، قال في لبثوا إلّا أربعة وعشرين يوماً حتّى جاءهم الخبر بالمدينة أنّه قُتِل ذلك اليوم وتلك السّاعة»(٥٠). وهذه الرِّواية فيها منول عبّاسيّة؛ إذْ جاءت لتسلِّط الضّوء على القيمة المعرفيّة لعبد الله بن عبّاس، وما توصّل إليه من الكرامات التي هي من اختصاص الأنبياء والعبّاد المخلصين، ومن ثَمَّ فها نقله على بن زيد هذا الشَّكل يُعطى قيمة للتصوّر الفكريّ والمعرفيّ للرِّواية التاريخيّة من قبل الشِّيعة.

فهذه الأحاديث والرِّوايات يتناقلها الشِّيعة من جيل لآخر، وهي تعكس تلك الصّورة المقدَّسة التي يتمتّع ما الإمام الحسين عليه من عليه من التضحية بالنَّفس من أجل الدِّين الإسلاميّ. إنَّ موضوع التضحية مهمٌّ جدّاً في الفكر الإنسانيّ بصورة عامّة، والفكر الشّيعيّ بصورة خاصّة.

فالشِّيعة المخلصون يعرفون قيمة أهل البيت على حقّ معرفتها، فتناقلوا تلك المعرفة، وأصَّلوا لها في الفكر الإسلاميّ، فنصروهم وانتصروا بهم، من خلال العقيدة وعمل المعروف ونبذ المنكر، وهذا الأمر أشار إليه عليٌّ بن زيد بن جُدْعان في حديثِ نقله عن سعيد بن المسيَّب عن أبي ذرّ الغفاري ، قال: قال رسول الله ﷺ: «مَثَلُ أَهْلِ بيتي مَثَلُ سفينة نوح، مَن رَكِبَ فيها نَجَا، ومَن تخلُّفَ عنها غرقَ، ومَن قاتلنا في آخر الزَّمان، فكأنَّما قاتَلَ مع الدَّجَّال»(٢٠).

والظاهر على بعض أفكار علىّ بن زيد بن جُدْعان أنَّها كانتْ مخالفة لثقافة السّلطة، أو إنّه يرى أنّها على طريق الخطأ، فراح ينقل بعض الأفكار التي تدينها، أو تخرج عن إطار ثقافتها، فمِن وجهات نظره السِّياسيّة أنّه كان يقول: «لا ينبغي للوالي أنْ يليَ حتّى يكون فيه خمس خصال إنْ أخطئته واحدة لا ينبغي أنْ يكون





والياً حتى يجمع المال من قبل وجهه، فإذا جمعَه عفّ عنه، ثمَّ قسمه في حقِّه، ثمّ يكون شديداً في غير جدّية وليِّناً في غير وهن»(٣٥). وأيضاً كان ملتزماً بها يراه الشِّيعة صائباً في بعض الأمور العباديّة، ومنها الجهر ببسم الله الرَّحمنِ الرَّحيم، فقدْ جاء عن عليٍّ بن زيد بن جُدْعان أنّ العبادلة كانوا يستفتحون القراءة (ببِسْم الله الرَّحمنِ الرَّحيم)، يجهرونَ بها، وهم: عبد الله بن عبّاس، وعبد الله بن عمر، وعبد الله بن الزُّبير (١٠٥).



#### الخاتمة

من خلال ما تقدّم، يتّضح أنّ لعليّ بن زيد بن جُدْعان دوراً كبراً في تأصيل وترويج أحاديث استعرضتْ مناقب الإمام عليِّ على أنَّه أساس التشيُّع ومنبعه، ويمكن إجمال ذلك بعدّة نقاط، وهي كالآتي:

١ - إنَّ ما جاء عن عليّ بن زيد بن جُدْعان يعكس علاقة مدينة البصرة بنصرة التشيُّع واحتضانه على أنَّه فكر إسلاميٌّ رصينٌ يجسِّد مبادئ الدِّين الأصيل، بعيداً عن التطرّف والغلوّ، ويمكن دراسته من خلال رجاله الذين حافظوا على أفكاره على مستوى مدينة البصرة.

٢- إنَّ أحاديثه التي أسندها جاءتْ لتؤكِّد على دور الإمام عليِّ عليه في مؤازرة النبوَّة/ ومحاربة الكفر، وتهديم الأصنام.

٣- أكَّد في ما نقله من روايات على تنصيب الإمام عليِّ عليه إماماً وخليفة للرَّسول ﷺ، وبشهادة أغلب المسلمين، وعلى رأسهم عمر بن الخطَّاب، وهذا يشير إلى وضوح فكرة الإمامة، ووجوب مناصرتها حسب ذلك التبليغ.

٤ - إنَّ المعلومات التي ذُكرتْ من طرف عليّ بن زيد تؤكّد تقارب دور الإمام عليِّ عليِّ من دور النّبيّ هارون عليه، وهذا واضح من خلال الرّوايات التاريخيّة وعلاقة النبوّة والإمامة على أنّها طريق واحد يسلك إلى الحقِّ.

### عليُّ بنُ زيد بن جُدعان البصريُّ، ودورُهُ الفكريُّ في رواية أحاديثِ التشيُّع



٥- يتضح من الرِّجال الذين درسوا عليَّ بن زيد صفته بأنّه متَّهم بتشيُّعه، وهذا راجعٌ إلى حكمهم الخاطئ على عقيدة التشيُّع؛ إذْ وصفوها بصورة غير منصفة، فحاكموا كل مَن تشيّع بأنّه مخالف لعقائدهم وأفكارهم الدينيّة، وهذا أمرٌ غير صحيح.

٦- يتضح من الصورة الفكريّة التي قدَّمها عليّ بن زيد بن جُدعان أنّ الشّيعة يعرفون قيمة أهل البيت على حقّ معرفتها، فتناقلوا تلك المعرفة، وأصَّلوا للشّيعة يعرفون لإسلاميّ، فنصروهم، وانتصروا بهم، من خلال العقيدة، وعمل المعروف ونبذ المنكر.

٧- هناك قيمة تاريخيّة في مرويّات عليّ بن زيد بن جُدعان، فهو أشار إلى بعض الأمور المهمّة التي تكشف عن نضجٍ فكريِّ لدى أتباع أهل البيت المحيّة في تشخيص بعض المدد الزمنيّة، كما هو الحال بالنّسبة إلى قيمة الإمام الحسن عليه مقابل إسراف معاوية، وخروجه من المسؤوليّة الدّينيّة تجاه أهل الإسلام.

٨- هناك بعض الأمور التي يؤاخذ عليها عليّ بن زيد بن جُدْعان كها هو الحال بالنّسبة إلى روايته خبر ابن عبّاس ورؤيته للنّبيّ ، وأنّه أخبر أهل المدينة بمقتل الإمام الحسين الحيه؛ إذ مثل تلك الأخبار يغلب عليها الميول العبّاسيّة؛ إذ تعظّم من منزلتهم من خلال إثبات تلك العلاقة، ما تُعدُّ وسيلة لكسب أنصار أهل البيت ، ومع ذلك فهي تعطي قيمة معرفيّة تجاه تطوّر الرّواية التاريخيّة التي أصبحت أسرة السّلطة الحاكمة، أو الثقافة المقصودة في بيئتها المعرفيّة.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين، والصّلاة والسّلام على محمّد وآله الطيّين الطاهرين.



- ١ ابن أبي حاتم الرازيّ، الجرح والتعديل: ٦/ ١٨٦.
- ٢- خليفة بن خيّاط، العصفريّ، تاريخ خليفة، تحقيق: سهيل زكار: ص١٨٠؛ القلقشنديّ، صبح الأعشى: ١/ ١٢ ٥؛ ابن العهاد الحنبليّ، شذرات الذهب في أخبار مَن ذهب: ص١٧٦.

الهه امش

- ۳- ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق، تحقيق: عليّ شيري: ۲۱/ ۹۹۰.
  - ٤- الذهبيّ، العبر في خبر مَن غبر، تحقيق: فؤاد سيّد: ١/ ١٧٠.
- ٥- العجليّ، معرفة الثقات: ٢/ ١٥٤؛ ويُنظر: محمّد جعفر الطبسي، رجال الشيعة في أسانيد السّنّة: ص٢٨٦.
  - ٦ ابن معين، تاريخ يحيى بن معين، تحقيق: عبد الله أحمد حسن: ص ١٤١.
- ٧- الطبري، محمّد بن جرير بن رستم، المسترشد في إمامة أمير المؤمنين، تحقيق: أحمد المحمودي: ص٢٠٨.
  - ٨- العقيليّ، الضّعفاء، تحقيق: عبد المعطى أمين قلعجي: ٣/ ٢٢٩.
    - ۹ ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق: ۲ / ۲ ۰ ۵ .
- ١٠ الذهبيّ، ميزان الاعتدال، تحقيق: على محمّد البجّاوي: ٣/ ١٢٩؛ الصّفدي، الوافي بالوفيات، تحقيق: أحمد الأرناؤوط، وتركى مصطفى: ٢١/ ٨٢.
- ١١ ابن حبّان، المجروحين من المحدِّثين والضّعفاء والمتروكين، تحقيق: محمود إبراهيم زاید: ۲/ ۱۰۳.
  - ١٢- ابن حبّان، المجروحين من المحدِّثين والضّعفاء: ٢/ ١٠٤.
    - ١٣ الذهبيّ، المغنى في الضّعفاء: ٢/ ٨٥.
- ١٤- عبد الله بن عديّ، الكامل في الضّعفاء، قراءة وتدقيق: يحيى مختار غزاوي: ٥/ ١٩٧؛ ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق: ٤١/ ٤٩٣؛ المزّيّ، تهذيب الكيال، تحقيق: بشّار

# عليُّ بنُ زيدٍ بنِ جُدعان البصريُّ، ودورُهُ الفكريُّ في روايةٍ أحاديثِ التشيُّع



عوّاد معروف: ٢٠/ ٤٤٢؛ الذهبيّ، ميزان الاعتدال: ٣/ ١٢٧.

١٥ - الزّي، تهذيب الكمال: ٢٠ / ٤٤٢.

17 - يُنظر: علاء حسن مردان السبتي، الفقهاء ودورهم السّياسيّ في الدّولة الأمويّة الحسن البصريّ أنموذجاً (مجلّة دراسات البصرة، العدد الخامس، السنة الثامنة لعام ٢٠١٣م): ص ١٦٧ و ما بعدها.

١٧ - الذهبيّ، تذكرة الحفّاظ: ١/ ١٤١.

١٨ - العجليّ، معرفة الثقات: ٢/ ١٥٤.

١٩- للتفصيل يُنظر: حسين غيب غلامي، محو السُّنَّة أو تدوينها: ص٩٤-١٩٧.

۲۰ - المزّى، تهذيب الكمال: ۲۰/۲۶.

71 - هو سعيد بن المسيّب، أبو محمّد القرشيّ، المخزوميّ، ولد بالمدينة سنة ثلاث عشرة، وقيل: خمس عشرة من الهجرة، عُدّ من التابعين ممّن جمع بين الحديث والفقه، وكان ممّن تُقبل مراسيله في الحديث لدى أبناء العامّة. رفض قبول عطاء الدولة الأمويّة ويرى سوء سيرتهم، فلمّا عقد عبد الملك لابنيه الوليد وسليان بالعهد، أبى سعيد ذلك، فضربه هشام بن إسهاعيل المخزوميّ عامل المدينة ستّين سوطاً، وألبسه تبّاناً من شعر وأمر به، فطيف به ثمّ سُجِن، توفي سنة (٩٤ه). ابن سعد، الطبقات الكبرى: ٥/ ١١؟ ابن قتيبة، المعارف، تحقيق: دكتور ثروت عكاشة: ص٧٣٤.

77 - سعد بن أبي وقّاص: واسم أبي وقّاص: مالك بن أهيب بن عبد مناف القرشيّ، الزُّهريّ، أسلم قديهاً، وهاجر إلى المدينة، وشهد بدراً والمشاهد بعدها مع رسول الله على الله على عمر بن الخطاب قتال فارس، ففتح مدائن كسرى، والقادسيّة، نزل الكوفة وجعلها خططاً لقبائل العرب، ووليها لعمر، فشكاه أهلها فعزله، وأعاده عثمان فوليها يسيراً، ثمّ عزله بالوليد ابن عقبة، فعاد إلى المدينة، فأقام بها، ثمّ فَقَدَ بصره، وكان سعد أحد السَّتة الذين رشّحهم عمر للخلافة بعده، ولم بويع الإمام أمير المؤمنين عليّ على بالخلافة، تخلّف عن بيعته، ولم يشهد الجمل وصفيّن، وقيل: إنّه امتنع عن سبّ الإمام عليّ على عشرة أميال من المدينة - وحُمل معترفاً بفضل الإمام على من المدينة - ومُمل اليها وذلك في سنة (٥٥ه). ابن سعد، الطبقات الكبرى: ٣/ ١٣٧؛ خير الدّين الزركليّ، الأعلام: ٣/ ٨٧٨.

#### أ.م.د. علاء حسن مردان اللهمي



٢٤- عبد الرزّاق الصّنعانيّ، المصنّف، تحقيق: حبيب الرّحمن الأعظميّ: ٥/٥٠٥.

٢٥ - سورة الأعراف، الآية: (١٤٢).

٢٦ - سورة مريم، الآية: (٥٣).

٢٧ - سورة طه، الآيات: (٢٩ - ٣٤).

77 - يُروى أنّ عبد الله بن الكوّاء - وهو من رؤوس الخوارج - قال لأمير المؤمنين: (أين كنتَ حيث ذكر الله تعالى نبيّه وأبا بكر، فقال: ثاني اثنين إذْ هما في الغار إذْ يقول لصاحبه لا تجزن إنَّ الله معنا؟ فقال أمير المؤمنين عن ويلك يا ابن الكوّاء كنتُ على فراش رسول الله صلّى الله عليه وسلّم، وقدْ طرح عليَّ ريطته، فأقبلت قريش مع كلّ رجل منهم هراوة فيها شوكها، فلم يبصروا رسول الله حيث خرج، فأقبلوا عليَّ يضربونني بها في أيديهم حتى تنفّط جسدي وصار مثل البيض، ثمّ انطلقوا بي يُريدون قتلي، فقال بعضهم: لا تقتلوه اللّيلة ولكن أخّروه واطلبوا محمّداً، قال: فأوثقوني بالحديد وجعلوني في بيتٍ واستوثقوا مني ومن الباب بقفل، فبينا أنا كذلك؛ إذ سمعتُ صوتاً من جانب البيت يقول: يا عليّ، فهذا الباب قدْ تساقط كنتُ أجده، وذهب الورم الذي كان في جسدي، ثمّ سمعتُ صوتاً آخر يقول: يا عليّ، فإذا الباب قدْ تساقط الحديد الذي في رجلي قدْ تقطّع، ثمّ سمعتُ صوتاً آخر يقول: يا عليّ، فإذا الباب قدْ تساقط ما عليه، وفُتح، فقمتُ وخرجتُ، وقدْ كانوا جاؤوا بعجوز كمهاء لا تبصر ولا تنام تحرس الباب، فخرجت عليها، فإذا هي لا تعقل من النّوم). الشّريف الرضي، خصائص الأئمة، الباب، فخرجت عليها، فإذا هي لا تعقل من النّوم). الشّريف الرضي، خصائص الأئمة، تعقيق: محمد هادى الأمينيّ: ص٥٥.

٢٩- للتفصيل يُنظر: الواقديّ، المغازي، تحقيق: مارسدن جونس: ١/ ٤٧٠؛ ابن سعد، الطبقات الكبرى: ٢/ ٦٨.

• ٣- المفيد، أوائل المقالات، تحقيق: إبراهيم الأنصاريّ: ص٤٢.

٣١- ابن حزم، الفصل في الملل والأهواء والنّحل: ٤/ ١١١.

٣٢- المصنّف: ١١/ ٢٢٦.

## عليُّ بنُ زيد بن جُدعان البصريُّ، ودورُهُ الفكريُّ في رواية أحاديثِ التشيُّع



٣٣- هناك رواية ذكرت أنّ سعيد بن المسيّب حدَّث عن إبراهيم بن سعد بن أبي وقّاص حديث المنزلة. للتفصيل يُنظر: محمّد بن سليان الكوفيّ (ت حوالي ٣٠٠ه)، مناقب الإمام أمير المؤمنين على تحقيق: محمّد باقر المحموديّ: ١/ ١٣٥. وأبناء سعد بن أبي وقّاص عشرة كما ذكرهم البعض، وهم: محمّد، وعامر، وعمرو، وعمر، وعمير، ومصعب، وإبراهيم، ويحيى، وإسماعيل، وعبد الرّحمن. ابن سعد، الطبقات الكبرى: ٥/ ١٦٧-١٧٠.

37- جاء في روايةٍ أنّ معاوية كتب نسخة واحدة إلى عمّاله بعد عام الجماعة أن برئت الذمّة ممّن روى شيئاً من فضل أبي تراب وأهل بيته، فقامت الخطباء في كلّ كورة وعلى كلّ منبر يلعنون عليّاً ويبرأون منه ويقعون فيه وفي أهل بيته، وكان أشدّ النّاس بلاء حينئذ أهل الكوفة؛ لكثرة مَن بها من شيعة عليّ هيه، فاستعمل عليهم زياد بن سميّة، وضمّ إليه البصرة، فكان يتتبع الشّيعة وهو بهم عارف؛ لأنّه كان منهم أيّام عليّ هيه، فقتلهم تحت كلّ حجر ومدر، وأخافهم، وقطع الأيدي والأرجل، وسمل العيون، وصلبهم على جذوع النخل، وطرّفهم، وشرّدهم عن العراق، فلم يبق بها معروف منهم. ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، تحقيق: عمّد أبو الفضل إبراهيم: ١١/ ٤٤.

٣٥ - ابن شاذان، مئة منقبة: ص٥٤٠.

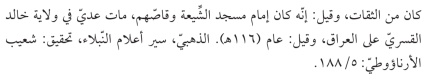
٣٦- ابن المغازليّ، مناقب عليّ بن أبي طالبٍ عيه: ص١٣٥.

٣٧- يروى أنّ الإمام علياً ﷺ عندما كان متواجداً في مدينة البصرة، طرد القصّاصين من مسجدها؛ إذ إنّهم كانوا يستغلّون إقبال النّاس وتواجدهم فيها، فحاكوا بعض القصص الإسطوريّة والبعيدة عن الصّحّة، لاسيّا التي تتعلّق بحياة الأنبياء، فيروى أنّ الإمام عليّاً ﷺ بلغه ما يقوله القصّاصون في قصّة أوريا، فقال: (مَن حدَّث بحديث داود على ما يرويه القصّاص، جلدته مائة وستين جلدة، وذلك حدُّ الفرية على الأنبياء). علاء حسن مردان اللّامي، السّيرة النبويّة دراسة في الرّواية البصريّة حتّى منتصف القرن الثالث الهجريّ: صحح على المُعربيّة على المُعربيّة

٣٨- غدير خم: خم وادٍ بين مكّة والمدينة عند الجحفة به غدير، عنده خطب رسول الله ﷺ، وهذا الوادي موصوف بكثرة الوخامة. ياقوت الحمويّ، معجم البلدان: ٢/ ٣٨٩. ٩٣- الأمينيّ، الغدير: ١/ ٦٨.

• ٤ - عدى بن ثابت الأنصاريّ، عُدّ من أهل الكوفة، وقيل: إنّه من الحفّاظ والوعّاظ،

#### أ.م.د. علاء حسن مردان اللّاميّ



٤١ - هو البراء بن عازب بن الحارث، الأنصاريّ، الحارثيّ، أبو عهارة، وقيل: أبو الطّفيل. ردّه رسول الله على يوم بدر، استصغره، وأوّل مشاهده أُحد، وقيل: الخندق، وشهد غزوات كثيرة مع النّبيّ من ثمّ نزل الكوفة بعده، شهد فتح تسْتَر، وهو الذي افتتح الرّي سنة (٢٤هـ) في قول، عُدّ من أصحاب الإمام عليّ اللهم، وشهد معه حروبه، الجمل وصفّين والنهروان، هو وأخوه عبيد بن عازب، توفيّ البراء بالكوفة سنة (٧٢هـ)، وقيل: (٧١هـ). ابن سعد، الطبقات الكبرى: ٤/ ٣٦٤؛ ابن حبّان، مشاهير علماء الأمصار، تحقيق: مرزوق عليّ إبراهيم: ص٧٦٠.

- ٤٢ محمّد بن سليمان الكوفي، مناقب الإمام أمير المؤمنين عليه ١ / ٤٢٢.
  - ٤٣ البلاذريّ، أنساب الأشراف، تحقيق: محمّد حميد الله: ٢/ ١٠٨.
    - ٤٤ ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق: ٢٢١ ٢٢١ ـ ٢٢١.
- ٥٤ الصّدوق، علل الشرائع، تحقيق: محمّد صادق بحر العلوم: ١/١٤٤.
- ٤٦ ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق: ١٣/ ٢٤٣؛ المزّيّ، تهذيب الكهال: ٦/ ٢٣٣.

24 - جاء في الرّواية التاريخيّة: (وفد الأحنف بن قيس وجارية بن قدامة من بني ربيعة بن كعب بن سعد، والجون بن قتادة العبشميّ، والحُتات بن يزيد، أبو منازل، أحد بنى حوى بن سفيان بن مجاشع، إلى معاوية بن أبي سفيان، فأعطى كلّ رجل منهم مائة ألف، وأعطى الحُتات سبعين ألفاً، فلمّا كانوا في الطريق، سأل بعضهم بعضاً، فأخبروه بجوائزهم، فكان الحُتات أخذ سبعين ألفاً، فرجع إلى معاوية، فقال: ما ردَّك يا أبا منازل، قال: فضحتني في بني تميم، أما حسبي بصحيح، أو لستُ ذا سنِّ، أو لستُ مطاعاً في عشيرتي؟ فقال معاوية: بلى، قال: فها بالك خسست بي دون القوم، فقال: إنِّي اشتريتُ من القوم دينهم، ووكلتك إلى دينك ورأيك في عثمان بن عفّان، وكان عثمانيًا، فقال: وأنا فاشتر مني ديني، فأمر له بتمام جائزة القوم). الطبريّ، تاريخ الأمم والملوك: ٤/ ١٨٠.

٤٨ - كان أبو هريرة الدوسيّ يشهد على دسومة طعام معاوية؛ إذ كان يأكل على سماط معاوية. الأبشيهيّ، المستطرف في كلِّ فنِّ مستظرف: ٢٩٨/١. ويروى في وصف طعام معاوية: «كان يأكل في اليوم سبع مرّات، يُجاء بقصعة فيها لحم كثير وبصل، فيأكل منها،

# عليُّ بنُ زيدِ بنِ جُدعان البصريُّ، ودورُهُ الفكريُّ في روايةٍ أحاديثِ التشيُّعِ



ويأكل في اليوم سبع أكلات بلحم، ومن الحلوى والفاكهة شيئاً كثيراً». ابن كثير، البداية والنّهاية، تحقيق: على شيرى: ٨/ ١٢٨.

٤٩ - ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق: ٢٠٦/٦٤.

• ٥- الذهبيّ، تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، تحقيق: عمر عبد السّلام تدمري: ٥/ ١٧.

٥١ - ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق: ١٤ / ٢٣٧.

٥٢ - الطبرانيّ، المعجم الكبير، تحقيق: حمدي عبد المجيد السلفي: ٣/ ٥٥.

٥٣ - ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق: ١٤/٤٩٤.

٥٥ - الثعلبيّ، الكشف والبيان عن تفسير القرآن، تحقيق: أبي محمّد بن عاشور: ١٠٦/١.





## المصادرُ والمراجعُ

#### أوّلاً: المصادر الأوّلية

- القرآن الكريم.
- الأبشيهيّ، شهاب الدِّين محمّد بن أحمد (ت٢٥٨ه/ ١٤٤٨م).
- ١- المستطرف في كلِّ فنِّ مستظرف، قدّم له وضبطه وشرحه: صلاح الدِّين الهوّاريّ، (مطبعة دار ومكتبة الهلال للطباعة والنشم ، الطبعة الأولى ٢٠٠٠م).
  - البلاذريّ، أحمد بن يحيى (ت٧٩ه/ ١٩٨م).
- ٢- أنساب الأشراف، تحقيق: محمّد حميد الله، (مطبعة مطابع دار المعارف بمصر، القاهرة ٢٥٩١م).
  - الثعلبيّ، أبو منصور، عبد الملك بن أحمد بن إبراهيم (ت٤٢٧ه/ ١٠٣٥م).
- ٣- الكشف والبيان عن تفسير القرآن، تحقيق: أبي محمّد عاشور، مراجعة وتدقيق: نظير الساعديّ، (مطبعة دار إحياء التّراث العربيّ، الطبعة الأولى، بيروت ٢٠٠٢م).
  - ابن حبّان، محمّد بن حبّان بن أحمد، التميميّ، البستيّ (ت ٢٥٤هم/ ٩٦٥).
- ٤- المجروحين من المحدِّثين والضّعفاء والمتروكين، تحقيق: محمود إبراهيم زايد، (توزيع دار الباز، مكّة د.ت).
- ٥- مشاهير علماء الأمصار، تحقيق: مرزوق عليّ إبراهيم، (مطبعة دار الوفاء-المنصورة، الطبعة الأولى، ١٩١٩م).
- ابن أبي الحديد، عزّ الدِّين، أبو حامد، عبد الحميد بن هبة الله، المدائنيّ (ت ٢٥٦ه/
  - ٦ شرح نهج البلاغة، تحقيق: محمّد أبو الفضل إبراهيم (الطبعة الأولى، ١٩٧٨م).
    - ابن حزم، أبو محمّد، عليّ بن أحمد بن حزم، الظاهريّ (ت٥٦٥ه ٨ ٢٠١٥).

# عليُّ بنُ زيد بنِ جُدعان البصريُّ، ودورُهُ الفكريُّ في رواية أحاديثِ التشيُّع



- ٧- الفصل في الملل والأهواء والنّحل، (مطبعة الأديبة، الطبعة الأولى، مصر ١٨٩٩م).
  - خليفة بن خيّاط، أبو عمرو، الشيبانيّ، العصفريّ (ت ٢٤٠ه/ ٨٥٤م).
    - ٨- تاريخ خليفة، تحقيق: سهيل زكّار (دار الفكر، بيروت، د.ت).
  - الذهبيّ، شمس الدِّين، محمّد بن أحمد بن عثمان (ت ١٣٤٧ه/ ١٣٤٧م).
- 9 تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، تحقيق: عمر عبد السّلام تدمري، (مطبعة لبنان، الطبعة الأولى، بيروت ١٩٨٧م).
  - ١٠ تذكرة الحفّاظ، (دار إحياء التّراث العربيّ، د.ت).
- ١١- سير أعلام النبلاء، تحقيق: عليّ أبو زيد، إشراف وتخريج: شعيب الأرناؤوط، (الطبعة التاسعة، بروت، ١٩٩٣م).
  - ١٢ العبر في خبر مَن غبر، تحقيق: فؤاد سيّد، (الكويت ١٩٦١م).
  - ١٣ ميزان الاعتدال، تحقيق: على محمّد البجاويّ، (الطبعة الأولى، بيروت، ١٩٦٣م).
    - ابن سعد، محمّد بن سعد (۲۳۰ه/ ۶۲۸م).
    - ١٤ الطبقات الكبرى، (مطبعة دار صادر، بيروت، د.ت).
- ابن شاذان، أبو الحسن، محمّد بن أحمد بن عليّ بن الحسن، القميّ، (ت حوالي٢١٦هـ/ حوالي ٢٠٢١م).
- ١٥-مائة منقبة، تحقيق: مدرسة الإمام الهادي الله المادي الله الطبعة الأولى، قم ١٩٨٦م).
  - الشريف الرّضيّ، أبو الحسن، محمّد بن الحسين بن موسى (ت٢٠١٥هـ/ ١٠١٥م).
    - ١٦ خصائص الأئمة، تحقيق: محمّد هادى الأمينيّ، (إير ان ١٩٨٥م).
- الصّدوق، أبو جعفر، محمّد بن عليّ بن الحسين بن موسى بن بابويه، القميّ (ت ٣٨١ه/ ٩٣٨).
- ١٧ علل الشّرائع، تحقيق: محمّد صادق بحر العلوم، (المطبعة الحيدريّة، النجف ١٩٦٦م).
  - الصفديّ، صالح بن عليّ، الحنفيّ (ت٢٦٤هـ/ ١٣٦٢م).
- ۱۸- الوافي بالوفيات، تحقيق: أحمد الأرناؤوط، وتركي مصطفى (مطبعة بيروت، ٢٠٠٠م).

#### أ.م.د. علاء حسن مردان اللّاميّ



- الطبرانيّ، أبو القاسم، سليان بن أحمد (ت ٣٦٠هـ/ ٩٧١ م).
- ١٩ المعجم الكبير، تحقيق: حمدي عبد المجيد السلفيّ، (مطبعة دار إحياء التّراث العربيّ، الطبعة الثانية، د. ت).
  - الطبريّ، أبو جعفر، محمّد بن جرير (ت٣١٠هـ/ ٩٢١م).
- ٢٠- تاريخ الأمم والملوك، مراجعة وتصحيح وضبط: نخبة من العلماء الأجلّاء، (مؤسسة الأعلميّ للمطبوعات -بيروت، د.ت).
  - الطبريّ، محمّد بن جرير بن رستم (ت في أوّل ق٤ه/ في أوّل ق١٠م).
- ٢١ المسترشد في إمامة أمير المؤمنين، تحقيق: أحمد المحموديّ، (مطبعة سلمان الفارسي، الطبعة الأولى، قم١٩٩٥م).
  - عبد الرزّاق الصّنعاني، أبو بكر، عبد الرزّاق بن همام (ت٢١١ه/ ٢٨٦م).
  - ٢٢ المصنّف، تحقيق: حبيب الرّحن الأعظميّ، (منشورات المجلس العلميّ، د.ت).
  - ابن عساكر، على بن الحسن بن هبة الله بن عبد الله، الشَّافعيّ (ت٧١٥ه/ ١١٧٥).
  - ٢٣- تاريخ مدينة دمشق، تحقيق: عليّ شيري، (مطبعة دار الفكر، بيروت، ١٩٩٤م).
- العقيليّ، أبو جعفر، محمّد بن عمرو بن موسى بن حمّاد، العقيليّ، المكّيّ (ت۲۲۳ه/ ۹۳۳م).
- ٢٤- الضّعفاء، تحقيق: عبد المعطى أمين قلعجي، (مطبعة دار الكتب العلميّة، الطبعة الثانية، بروت، ١٩٩٧م).
  - ابن العماد الحنبليّ، أبو الفلاح، عبد الحي بن العماد، الحنبليّ (ت ١٠٨٩ه/ ١٦٧٨م).
- ٢٥- شذرات الذَّهب في أخبار مَن ذهب، (مطبعة دار إحياء التّراث العربيّ، بيروت، د.ت).
  - ابن قتيبة، أبو محمّد، عبد الله بن مسلم (ت٢٧٦ه).
- ٢٦- المعارف، تحقيق: دكتور ثروت عكاشة، (مطبعة مطابع دار المعارف، الطبعة الثانية، مصر، ١٩٦٩م).
  - القلقشنديّ، أحمد بن عليّ (ت ٢١٨ه/ ١٤١٨م).
- ٢٧- صبح الأعشى في صناعة الإنشا، تحقيق: محمّد حسين شمس الدّين، (مطبعة دار الكتب العلمية، سروت، د.ت).

# عليُّ بنُ زيدٍ بن جُدعان البصريُّ، ودورُهُ الفكريُّ في رواية أحاديث التشيُّع



- ابن كثير، أبو الفداء، إسماعيل بن كثير، الدّمشقيّ (ت ٧٧٤ه/ ١٣٧٧م).
- ٢٨ البداية والنّهاية، حقّقه ودقّق أصوله وعلّق حواشيه: عليّ شيري، (دار إحياء التّراث العربيّ، الطبعة الأولى، بيروت، ١٩٨٨م).
  - الكوفي، محمّد بن سليهان القاضى (ت حوالي ٣٠٠ه/ ٩١٢م).
- ٢٩ مناقب الإمام أمير المؤمنين، تحقيق: محمد باقر المحموديّ، (مطبعة النّهضة، الطبعة الأولى، قم ١٩٩١م).
  - المزّيّ، جمال الدِّين، أبو الحجّاج، يوسف (ت٧٤٧ه/ ١٣٤١م).
  - ٣٠- تهذيب الكمال، تحقيق: بشّار عوّاد معروف، (الطبعة الرّابعة، بيروت، ١٩٨٥م).
  - ابن معين، يحيى بن معين بن عون، المرّيّ، الغطفانيّ، البغداديّ (ت٢٣٣ه/ ٢٧٤م).
- ٣١- تاريخ يحيى بن معين، تحقيق: عبد الله أحمد حسن، (مطبعة دار القلم، بيروت، د.ت).
- ابن المغازلي، أبو الحسن، عليّ بن محمّد بن محمّد، الواسطيّ، الجلابيّ، الشّافعيّ (ت٤٨٣هـ/ ١٠٩٠م).
  - ٣٢ مناقب على بن أبي طالب على (مطبعة سبحان، الطبعة الأولى، ٢٠٠٥).
- المفيد، أبو عبدالله، محمّد بن محمّد بن النعمان، العكبريّ، البغداديّ (ت٤١٣ه / ١٠٢٢م).
  - ٣٣ أوائل المقالات، تحقيق: إبراهيم الأنصاري، (الطبعة الثانية، ١٩٩٣م).
    - الواقديّ، أبو عبد الله، محمّد بن عمر (ت ٢٠٧ه/ ٨٢٢م).
    - ٣٤- المغازي، تحقيق: مارسدن جونس، (نشر دانش إسلامي، ١٩٨٤م).
- ياقوت الحمويّ، شهاب الدين، أبو عبد الله، ياقوت بن عبد الله، الرّوميّ، البغداديّ
   (ت٦٢٦ه/ ١٢٢٨م).
  - ٣٥- معجم البلدان (دار إحياء التّراث العربيّ، بيروت، ١٩٧٩م).

#### ثانياً: المراجع (المصادر الثانوية)

- الأميني، عبد الحسين أحمد (ت١٣٩٠ه).
- ٣٦- الغدير في الكتاب والسّنة والأدب، (الطبعة الرّابعة ١٩٧٧م).
  - الزِّركليّ، خبر الدِّين (ت١٣٩٦هـ).



٣٧- الأعلام، (نشر دار العلم للملايين، الطبعة الخامسة، بيروت، ١٩٨٠م)

- غلامي، حسين غيب.

٣٨- محو السُّنة أو تدوينها، (مطبعة الهادي، الطبعة الأولى، ١٩٩٨م).

#### ثالثاً: الأطاريح والرّسائل الجامعيّة

- اللّامي، علاء حسن مردان.

٣٩- السِّيرة النّبويّة دراسة في الرّواية البصريّة حتّى منتصف القرن الثالث الهجريّ (أطروحة دكتوراه مقدّمة لمجلس كلّيّة الآداب-جامعة البصرة، لعام ٢٠١٥م، غير منشورة)..

#### رابعاً: المحلّات

- السّبتيّ، علاء حسن مردان.
- ٤- الفقهاء ودورهم السِّياسيّ في الدُّولة الأمويّة الحسن البصريّ أنموذجاً (مجلّة دراسات البصرة، العدد الخامس، السّنة الثامنة لعام ٢٠١٣م).