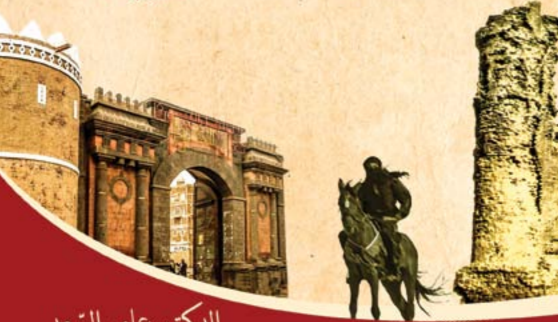


من كنوز التراث البصري، مقامات الحريري

المقانتالصنغانين



الدكتور عامر السّعد مُؤَوَّمَةً اللَّفِيْةُ

فيمنوو التعاف الاسلامة والاسالية

#### المقدّمة

ما انفكّ قاربُ (أفانينَ بصرية) يُبحرُ في تراثٍ زاخر بالآثار المحمودة؛ تحقيقاً لهدف منشود وضعه نصْبَ عينيهِ مركزُ تراث البصرة التابع للعتبةِ العباسية المقدسة في ضرورة الأخذ بأطراف الأحاديث من عيون البصرة المُترعة بألوان العلوم والمعارف.

وعلى طريقِ هذا المُبتغى يأتي القسمُ الثاني من تلك الأفانين؛ ليُسلّط الضوءَ هذه المرة في (المقامة الصنعانية)، وهي المقامة الأولى من مقامات الحريري البصري، تلك اليواقيت التي صاغتها العقلية البصرية؛ لتُسجّل إثراءً للفن السردوي في الأدب العربي بعد ان بدأه بديع الزمان الهمداني، وهو فنٌ لا تنحصر متعته في بنيته الحكائية، وإنها تتعدّاها إلى تقديم منافع متعدّدةٍ لقارئها من: نحو، وصرف، وبلاغة، وأدب، ودلالة، فضلاً عن مواعظَ وحِكمٍ تُغذّي الجوانبَ التربوية عند متلقيها.

لقد ارتكز تحليلنا للمقامة الصنعانية على عكازي: العُمق والإيجاز؛ شعوراً منا بأن النصوص العالية، المحكمة البناء، يستلزمُ تأويلاً واعياً، وعمقاً قرائياً للوقوف على قصدية الخطاب، وقصدية منتجه، وقد ارتأينا أن تتعدّد القراءات من أجل أنْ ننأى بالمتلقي عن أحادية الفهم، أو التسليم إلى سلطة النصّ تسليماً قاطعاً.





### العَتبةُ العَبّاسِيّةُ المقدّسَةُ قِسْمُ شُؤُوْنِ المَعَاْرِفِ الإِسْلامِيّةِ والإِنْسَانِيّةِ مَرْكزُ تُراثِ البَصْرَةِ

البصرة-البراضعيّة-شارع سيّد أمين هاتف: ۱۷۷۲۲۱۳۷۷۳۳-۰۷۸۰۰۸۱۲۵۷۹ البريد الإلكترونيّ: basrah @ alkafeel.net ص. ب/۳۲۳

#### السعد، عامر

المقامة الصنعانية: من كنوز التراث البصري: مقامات الحريري / تأليف الدكتور عامر السعد. - الطبعة الاولى. - البصرة، العراق: قسم شؤون المعارف الإسلامية والإنسانية، مركز تراث البصرة، ١٤٤٠هـ. = ٢٠١٩.

٣٦ صفحة ؟ ٢٤ سم. - (افانين بصرية ؟ ٢)

الحريري، القاسم بن علي بن محمد، ١٦-٤٤٦ هجري. المقامة الصنعانية. ٢.
المقامات العربية - تاريخ ونقد - العصر العباسي الثالث، ١٢٥٨ - ١٢٥٨. أ. العنوان.

#### LCC: PJ7755.H3 S267 2019

مركز الفهرسة ونظم المعلومات التابع لمكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسية المقدسة

| الكتاب:الكتاب:                                                                   |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| تأليف:د. عامر السعد.                                                             |
| جهة الإصدار : العتبة العبّاسية المقدّسة-قسم شؤون المعارف الإسلاميّة والإنسانيّة. |
| راجعَهُ وضبَطَهُ وأخرجَهُ:مركز تراث البصرة.                                      |
| الطّبعة:الأولى.                                                                  |
| المطبعة:دار الكفيل للطّباعة والنّشر والتّوزيع.                                   |
| سنة الطّبع:جمادي الأولى ١٤٤٠هـ كانون الثاني ٢٠١٩م.                               |
| عدد النَّسْخ:                                                                    |
| حقوق الطّبع والنّشر والتّوزيع محفوظة على النّاشر                                 |

# من كنوز التراث البصري: (مقامات الحريري)

## ا – المقامة الصنعانية

لم يُكتب للمقامات أن تشيع شيوع فنون الأدب الأُخر، ولربّم كان الشعر هو الشاغل الأكبر لجمهور التلقّي، فضلاً عن أنّ فن المقامة يحتاج الى كفاية عالية، واطلاع واسع، وخيال وقّاد، فهو فنٌ أبسطُ ما يمكن أنْ يقالَ عنه: إنه ملتقى الفنون الأدبية، وساحةٌ لتجليات علوم العربية من نحوٍ وصرف وبلاغة ودلالة.

لهذا يمكن تفسير محدودية هذا الفن واقتصاره على أقلام اختبرتْ أصحابها في العبقرية والكتابة.

لقد كان الحريري عَلىاً بصرياً، لم يطرق يراعهُ باب المقامات إلّا بعد أن امتحنهُ في النحو والبلاغة والشعر، وكان قامةً عليا في كلّ واحدٍ من هذه العلوم، وكانت له مجالس في البصرة يحضرها الأدباء والبلغاء، ويكفيه شاهداً كتابه (دُرّةُ الغوّاص في أوهام الخواص) ففيه الكثير من التصويبات لما يرد على الألسنةِ توهماً، نحو قوله – مثلاً –: ((ويقولون: زيدٌ أفضلُ إخوته، فيُخطئونَ فيه؛ لأنّ أفعلَ الذي للتفضيل لا يُضاف إلّا الى ما هو داخلُ فيه، ومنزّلُ منزلة

ولسنا نروم في ذلك أن تنفتحَ القراءةُ إلى ما لا نهاية -على ما تدعو إليه مناهج الحداثة-، وإنها مرادنا هو الوصول إلى فهم سليم في احتمالات متعددة تصبُّ جميعها في مصلحة التلقي.

نسأل الله أن نكون قد وُفقنا في رفد قارئنا بجانب من تراثنا، وندعوه سبحانه أن يوفقنا للتواصل على هذا السبيل والحمد لله رب العالمين

د. عامر السعد

意の記

يُريدُ حَرْثَ الآخرةِ نِزِدْ لهُ فِي حَرْثهِ، ومَنْ كانَ يُريدُ حرثَ الدنيا نُؤتهِ منها وما له في الآخرة من نصيب ﴾. ((الشورى: ٢٠)).

فالحرث كسبٌ، سواء في الدنيا أم في الآخرة، أمّا الهيّام فهو من الصفات المحمودة؛ لأن الذي يهتمُ بالشيء المحمودة؛ لأنه قد سعى إليه وطلبَهُ.

إنّ أول ما تحدّث به الراوي هو حكاية (الغُربة)، مبيناً الدواعي التي قادتهُ الى ركوبها قَسْراً لا اختياراً، وقد صرّح ببعضٍ من ذلك، قائلاً: ((أنأتنيَ المتربةُ))، أي: أبعدني عن وطني (البصرة)، (الفقرُ)، وقد عبّر عنه بالمتربة؛ لأنّ الفاقة تُلصِقُ صاحبَها بالتراب.

هذه هي الصورة التي كان يعيشها قبل الرحيل، وهي صورة توحي بأنه كان ينتمي الى فئة اجتماعية معدمة، ولم تكن حاله هذه بأسواء من تلك التي كابدها حال دخوله الى مدن الاغتراب، فقد كان كما قال:

((خاوي الوفاض))؛ أي لا زادَ عنده، و(الوفاض) هو ما يُصنع من الجلد؛ ليوضعَ فيه الزاد، ولهذا فهو في حيرة من أمره، يجوب الطُرقات، مشبّها نفسَهُ بالحائم، و(الحائم) طائرٌ إذا اشتدّبه العطش، وردَ الماء، فيحوم عليه حتى يغرقَ وهو يشربه، وإذا ما نالهُ الماءُ تساقطَ ريشهُ.

هذه الصورة تعكس شدّة معاناته، وهو يحطُّ الرِحالَ في أوّلِ الأمكنة التي كان ينوي الرحيلَ إليها.

الجزءُ منه، وزيدٌ غيرُ داخلٍ في جملةِ إخوته، ...، وتصحيحُ هذا الكلام أنْ يُقالَ: زيدٌ أفضلُ الإخوةِ، أو أفضلُ بني أبيه؛ لأنهُ حينئذٍ يدخُلُ في الجملة التي أضيفَ إليها)).

لذلك تُعدُّ مقاماتُ الحريري كنزاً من كنوز التراث البصري، وهي فنُّ عالٍ من فنون الجهال والإبداع؛ ولا شكّ في أنّ في مقاربتها تعريفاً بتراثنا أولاً، وإثراءً معرفياً للمتلقي ثانياً، إنّ للمقامة (الصنعانية)، وهي المقامة الأولى حيث حطّ الراوي الرحال في مدينة (صنعاء) اليمنية، لتكون المكان الأول الذي قصده؛ ليُسجّل فيه أوّلَ رحلةٍ من رحلاته المتعددة، وقد اختار صنعاء أولاً؛ لكونها حلى ما يُروى – أوّلَ بلدةٍ صُنِعتْ بعد الطوفان.

إنّ استنطاق الحكاية في المقامة الصنعانية، وملاحقة تجليات أحداثها، يوقفنا عند مشهدين: الأول: اجتماعي. والثاني: ثقافي.

وسنتبيّن تفاصيل ذلك فيها يأتي:

# أولاً: المشهد الاجتماعي

ابتدأت المقامةُ - كالعادةِ - بحديث الراوي: (الحارث بن همّام)، ومع أنّ هذين الاسمين (الحارث وهمّام) علمان، إلّا أنّ الحريري اختارهما لا بقصد العلمية، وإنها بقصد الصفة فيهها، فالحارث في اللغة هو (الكاسب)، واحتراثُ المالِ كسبهُ، قال تعالى: ﴿مَن كَانَ

できる

الأمةِ، ولا يميِّزون بين ما ينفع وما يضّر، وقد أعطى أبو الطيّب المتنبي الأولويةَ للثقافة حين قال:

الرأيُّ قبلَ شجاعةِ الشجعانِ هو أوّلُ، وهي المحلُّ الثاني ذلك هو مطلبُ الراوي، وهو يجولُ في صنعاءَ، آملاً أنْ يتلطّفَ به الباري (عزّ وجلّ)، فينال ما يروم، وبالفعل، سرعانَ ما غمرتهُ الرعايةُ الإلهية، فاهتدى الى ((نادٍ رحيبٍ، مُحتوٍ على زُحام ونحيب)).

لقد مثّلتْ هذه المحطة انعطافاً في حياة الراوي؛ لكونهِ انتقلَ من مكانٍ غير محدد، إلى مكانٍ محدد، إلى مكانٍ محدد، إلى مكانٍ محدد، وهو لم يصف ذلك المكان المتعدد المشارب، بل اكتفى بوصفِ حالهِ فقط؛ لكنّه في هذا المكان يجدُ ضرورة في وصفه، ولعلّه قد شعر بالقرار، فضلاً عن أنه وجد فيه ما يشدّهُ ويزيد من فضوله للتعرف إليه.

لقد وصف المكان بثلاث صفات، هي:

(الاتساع -رحيب-، والامتلاء-زحام-، والحزن -نحيب).

بهذا الوصف يكون الراوي قد أعطى المكان وظيفته، وأكسبه دلالته، فهو -قبل كل شيء - إطارٌ يدفعُ إلى تصوّر الحدث، ولعلّ هذه الوظيفة التأطيرية قد تؤدي وظيفة ثانية هي إيهام المتلقي بواقعية الحدث، ومع هذا فالمكان الموصوف لا يؤسس الحكي في المقامة، وإنها يعمل على إدماجه به؛ لذا فالراوي لم يُعطِ المكانَ مساحةً كبيرةً في الوصف؛ لأنّ همّة كان منصبًا على الكشف عن الأسرار التي تقف وراء ذلك العويل، وما يختبئ تحته من أوجاع؛ لذا راح يلج ((غابة مع هذا، فهناك أملٌ بدأت أناملهُ تفتَحُ كوّةً لكي يتسلّلَ النور إلى ظلام العيش الذي ينوءُ بكلكلهِ على صدره، وكان أملهُ أن يجد في هذه المدينة صنفين مِن الناس: (الأول: الكريم، والثاني: الأديب)، ولا شكّ في أن هذا المبتغى يوحي بأمرين: (مادي ومعنوي)، وكأنه أراد أنْ يُبيّنَ ضرورة هذين الجانبين في حياتنا؛ فالمادةُ وحدَها لا تكفي؛ إذْ لا بدّ للثقافة أن يكون لها حضورٌ في حياة الإنسان؛ لذا كان مطلبهُ: (كريهاً يبوح إليه بحاجته، أو أديباً تُفرّجُ رؤيتُهُ غمّتَهُ، وتروّي روايتُهُ غُلّتهُ).

هكذا تؤكّد المقامةُ قيمتين لا تقلّ إحداهما أهميةً عن الأخرى، هما: (الكرم والثقافة)، فبغير الكرم تتعطّل الكثير من حاجات المجتمع، ومتطلباته، لذا حذّر الإمام علي عليه من مصاحبة البخيل، ففي وصيّةٍ لولده الحسن عليه، قال:

«إيّاك ومصادقة البخيل، فإنّه يُقعِدُ عنك أحوج ما تكونُ إليه». ولله دَرّ مَن قال:

(أرى الناسَ خلّانَ الكريمِ، ولا أرى

بخيلاً له في العالمينَ خليل) كلّ ذلك يعطي للكرم وظيفةً اجتماعية عظيمة الأهمية، ومثل ذلك (الثقافة)، فبغيرها يسودُ الجَهلةُ الذين لا يعرفون مصلحة

意思

أنيناً يسمعُ الراوي له صوتاً، ويرى له ملامحَ منطبعةً في مُحيّاه؛ يُشعرك أنّ معاناةً كبيرةً تسكنُ في داخلهِ.

إنّ ذلك الشخص النحيف الذي يتوسّط الجمع؛ كان يتحدّثُ بحديثٍ (يطبعُ الأسجاع بجواهر لقطه، ويقرع الأسماع بزواجر وعظه، وقد أحاطت به أخلاطُ الزمرِ إحاطة الهالةِ بالقمر، والأكمام بالثمر)).

بهذه الكلمات الموجزة يكون الراوي قد أعطى توصيفاً كاملاً لعناصر الخطاب: (المخاطَب – الخطاب – المخاطِب)، فالمخاطِبُ يمتلك كفاية عالية ومقدرةً كافية لأن يصوغ خطابه في أبهى ما يكون، ويرتب عناصره في صورة رائعة تتحقّق فيها عند المخاطَب وظيفتان، هما: الإمتاع بجواهر اللفظ، والإقناع بزواجر الوعظ، وقد حملت المفردة (زواجر) التي جاءت في صورة (الجمع دلالةً توحي بأن للخطاب الأثر العظيم في سامعه، فالزجرُ في اللغة يعني: (النهي والمنع)، بمعنى أن هذا الخطاب سيدفع متلقيه إلى الانتهاء عن كل سوء، والامتناع عن ارتكاب المعاصي.

لقد كان المخاطَب في أعلى ما يكون من درجات التفاعل مع المتحدِّث، وهذا ما يتضح من قول الراوي: ((وقد أحاطتْ بهِ أخلاطُ الزُّمَرِ إحاطةَ الهالَةِ بالقمر، والأكهامِ بالثمر)).

وواضح أنّ هذه الصورة الجميلة قد اختزلت ما كان عليه المستمعون من مقبولية واستجابة، وهم جماعات مختلفون، وتشبيه إحاطتهم بالهالة (وهي

الجمع))، وهنا يتجلى جمال الاستعارة، فالغابة في الأصل هي الشجرُ الملتف، وقد استعارها للتعبير عن شدّة الزحام.

إنّ حركة الراوي هذه، وانتقاله المكاني تُنبئ أن المشهد الاجتهاعي في المقامة يتشكل في فضائين مكانيين، الأول: متعدّد حكها بيّنا-، والثاني محدّد يتمثّل في النادي الرحيب.

هنا في هذا المكان الأخير يكتشف الراوي أنّ له شركاء في الأوجاع، فلم يعد البكاء حالةً فردية، وإنها هو هُويّة مجتمع عصف به الظلمُ والحرمان.

هذه هي صورة المشهد الاجتهاعي في المقامة الصنعانية، وهو سرعان ما يندمج بمشهدٍ آخر هو المشهد الثقافي.

ثانياً: المشهد الثقافي

في هذا المشهد تبرزُ الشخصية المحورية في المقامة، وهي شخصية تقوم بوظيفة انتاج الخطاب، في حين يتحول الجمع الشاغل للمكان ومعه الراوي الى جمهورٍ متلقٍ للخطاب.

إنّ صاحب الخطاب ليس غريباً عن المتلقين، فهم جميعاً يحملون هوية واحدة هي (الفقر والجوع والحرمان)، ولعلّ الراوي حين وصف شخصية المتكلم أراد أن يؤكد هذه الحقيقة، فهو رجلٌ نحيف، في جسمه مسُّ الجوع، وعلى وجهه آثار الحزن، وهو يئنُّ



#### لخطاب:

لا أحدَ ينكر تلازمَ (الخطاب) و(الثقافة)، فبانتفاءِ أحدهما ينتفي الآخر؛ لأنّ المشهدَ الثقافي يتمظهرُ في الخطاب، ونمطه، وطريقة تشكلّهِ، وبنائيتهِ بالطريقة التي تمكّنه من إيصال رسالته.

إنّ للخطابِ أنواعاً متعدّدة، وقد يُهيمنُ واحدٌ منها في الوسط الاجتهاعي بحسب ما تقتضيه الحاجة، بمعنى أنّ مقصديّة الخطاب تتحدّد في ضوء مطالبَ اجتهاعية مُلحّة.

في إطارِ هذا التوجّه، هيمنَ الخطابُ الوعظي على (المقامة) فتحدّدتْ أهدافه، ومراميه، ومتلقوه، ولعلّ هناك من يسأل: لماذا (الوعظُ) هو المهيمن؟؟ لا شكّ في أنّ (الوعظ) يعني إنتاج قيم سامية لمعالجة سلوكيات انحرفت عن جادّة الصواب، أو لبناء سلوكياتٍ تُحرّك الحياة في الاتجاه الصحيح.

إنّ الثقافة البانية هي الثقافة التي تستند إلى منظومة قيمية راقية تضمن ديمومه وجود الأمة في أعلى مستويات التقدّم والارتقاء، وما أحلى ما قاله الشاعر:

فإنّا الأممُ الأخلاقُ ما بقيت وإنْ همُ ذهبتْ أخلاقُهمْ ذهبوا إنّ صلاح الأمة بصلاح أبنائها سواء على مستوى الراعي أم الرعيّة، وإنّ صلاح الجميع بالقيم والأخلاق؛ لذا فلن تكون المُخرجات للمؤسسات السياسية والاقتصادية والتعليمية

الدائرة المحيطة بالقمر)، يوحي بجهال ما يتضمنه الخطاب، وما يكتسبه المخاطب، لأن الهالة تكتسب ضوءها من القمر الذي تحيط به.

ولم يكتفِ بهذه الصورة، وإنها أضاف إليها صورة تشبيهية لا تقل عنها جمالاً هي ((إحاطة.. الأكهام بالثمر)) فالثمر هو منتج الخطاب، والأكهام هي جمهور التلقي، وهي جمع (كِم) بكسر الكاف وهو وعاء الطلع.

إنّ العلاقة بين الأكهام والثمر علاقة تعالقية، فالثمر المشار إليه لا يتكوّن ولا ينضج إلّا في ذلك الوعاء، ولعلّ هذا يوحي بأنّ الخطاب لا قيمة له من غير وعاءٍ جماهيري يحتضنه ويعيه ويجسّده.

هكذا تتجلى الصورة التواصلية والتفاعلية بين (المتكلم) و (جمهوره) الذي جاء من أنحاء مختلفة ليستمع إليه...

الراوي وهو يرى هذه الصورة، يشرعُ بالمشي إليه رويداً رويداً ليقترب منه؛ فيقتبسَ من فوائده، ويلتقطَ بعض نوادره وغرائبهِ.

إذن، الراوي والجمهور على أُهبة الاستعداد لاستقبال الخطاب، ولكون الأمر كذلك فالخطيب لا بد من أن يكون مهَّيئاً لإنتاج خطاب ذي قيمة عالية ينتفعُ به الآخرون، فهاذا كان الخطاب؟؟

هنا تتضاعفُ وظيفة الخطاب، فيصبح لزاماً عليه أنْ يكون في أعلى مستويات التهاسك والانسجام، والفصاحة والبلاغة؛ لكي يُحقّقَ ما يصبو إليه من الإقناع والتأثير والتحفيز على تحويل مضامينه إلى أفعال، -وكها بيَّن الراوي-، فلابُدَّ أنْ تتوافر فيه: (جواهر اللفظ، وزواجر الوعظ).

وبالفعل كان بطلُ المقامة بمستوى المسؤولية لإنتاج خطابه في أدقّ الصور وأمّها، بالاستناد إلى فنون البلاغة من (المعاني والبيان والبديع)، منتقياً من الألفاظ أعلاها فصاحةً، وأقواها دلالةً، مع الاعتماد على منهجية رصينة في التدرج والانتقال من معنى إلى آخر، انتقالاً يُشعِرُ أنّ السابق لا يكتملُ إلّا باللاحق، وبالعكس.

ولبيان ذلك نعمدُ إلى تفكيك الخطاب على النحو الآتي:

١ - أساليب الطلب:

لعلّ من المناسب أن تكثُر أساليب الطلب في الخطاب الوعظي، لأنّ الواعظ -عادةً - ما تكون لديه جملة من المطالب ينوي توصيلها إلى الغير؛ لكي يرتسم في ضوئها السلوك.

ومن المعروف أن الأسلوب الطلبي يُنشيء معناه بعد التكلّم، ومن أجل ذا فقد سمّاه بعض الأصوليين بالمعنى الإيجابي، وإيجاد المعنى هو إيجاد الفعل في الوقت نفسه.

لقد بدأ بطلُ المقامة حديثَهُ بأسلوب النداء (أيّما)؛ لأن المنادي المبهم (أيُّ)

عالية الجودة ما لم تستند إلى منظومة قيمية من (الإخلاص، والوفاء، والصدق، والأمانة، والعدالة).

لقد أدرك صاحب المقامة القيمة العظيمة لثقافة القيم، فأسس خطابك على أساسها، ولم يقف على أبوابِ أصحاب السلطة والمسؤولية لتوصيل خطابه إليهم؛ لأنه لا يُريد أن يرى نفسه مصطفّة إلى جانب المنافقين ممن يُسمّون بوعّاظ السلاطين؛ فذلك سيسلبُ منه كرامته، وإنْ درّ عليه مالاً وفيراً، وإنها وقف أمام المسحوقين والمعذّبين، فبهؤ لاء وحدكهم تستقيم الأمور، وتتحقّق مطامح الخطاب.

إنّ الأرضَ الطيبة هي المنبت الصالح لمثل هذه القيم، لذا فليس من المُستغرَب أن تكون البصرةُ بستاناً زاهراً بالمُثُل العليا، ومن ذلك البستان يجنى الناس الثهار.

لقد أدرك الحريري هذه الحقيقة، فدعا بطل مقاماته أن يهاجر ليُسمِعَ صوتَهُ البصري الى كلّ الدنيا، وهو يحمل صفاء السهاء، وبياضَ الأشرعة، وحلاوة التمر.

إنّ هذا الشيخ النحيف الذي هاجر من أرض البصرة إلى مدن متعددة، لا يحملُ التمرَ إلى هجر، ولكنّه يحملُ الوعظ الى مَن به حاجة إليه.



سرعان ما يزول إبهامُه بالنعت اللاحق له، وقد أوردَ المتكلّم عدداً التقريع على أمرٍ قد وقع في الماضي، أو على أمرٍ يخاف المرءُ أن من النعوت، تصبُّ جميعُها في تنبيه المخاطب إلى ما عليه من حال: بأن كان المخاطَب بصَددِ أنْ يفعله، وهذا الأخير هو الغالبُ في النعوت، تصبُّ جميعُها في تنبيه المخاطب إلى ما عليه من حال: الوعظ ما دام حديثه موجّهاً إلى جمهورٍ لم يكن قد عاش معهم. وقد جاءت الصفات المُنبّهةُ على الفصل، أي لم تُعطف على حاملاً رسالة الإصلاح عَبر خطابه الوعظي، وعليه، فإن خود جاءت الصفات المُنبّهةُ على الفصل، أي لم تُعطف على المؤلسة الإصلاح عَبر خطابه الوعظي، وعليه، فإن خود جاءت الصفات المُنبّة على الفصل، أي لم تُعطف على المؤلسة الإصلاح عَبر خطابه الوعظي، وعليه، فإن خود جاءت الصفات المُنبّة على الفصل، أي المؤلسة الإصلاح عَبر خطابه الوعظي، وعليه، فإن خود جاءت الصفات المُنبّة على الفصل، أي المؤلسة المؤلسة الإصلاح عَبر خطابه الوعظي، وعليه، فإن خود جاءت الصفات المُنبّة على الفصل، أي المؤلسة المؤلس

وقد جاءت الصفات المُنبّهةُ على الفصل، أي لم تُعطف على بعضها بحرف عطف، وإنها جاءت مفصولة، مستَأنفَة الواحدة منها بَعد الأخرى، وذلك من أسرار البلاغة التي لا تتأتى إلّا لمن أوتي فناً من المعرفة في ذوق الكلام -كها قال عبد القاهر الجرجاني في كتابه: (دلائل الإعجاز).

إنّ تحديد الصفات (بالسادر)، أي: الذي لا يُبالي بها يصنع، و(السادل): الذي يتجاوز الحدود، و(الجامحُ): الذي لا يردّه شيء لما عليه من الجهالةِ، و(الجانح): الذي يستميلهُ الحديث الباطل، إن هذا التحديد، هو تحديدٌ للسياق الذي سينصبّ فيه الوعظ، وهذا ما يتفق مع أحدث نظريات التواصل التي تؤكد ضرورة أن يكون الخطاب مناسباً ومتلائهاً مع مُتلقيهِ، مما يعكس أعلى درجات التعاون في المحادثة.

بعد هذا يأتي الوعظ بأسلوب طلبي آخر هو (الاستفهام): (إلامَ... حتّامَ... ما... الهمزة...).

وما يُلاحظ هنا أنّ الاستفهام قد جاء للإنكار، ومعنى الإنكار:

التقريع على أمرٍ قد وقع في الماضي، أو على أمرٍ يخاف المرءُ أن يقع في المستقبل، بأن كان المخاطب بصدد أنْ يفعله، وهذا الأخير هو الغالبُ فيها يقصده صاحب الوعظ ما دام حديثه موجهاً إلى جمهورٍ لم يكن قد عاش معهم، فهو يجوب المدن حاملاً رسالة الإصلاح عَبر خطابه الوعظي، وعليه، فإن خطابه أي يأتي بقصد تنبيه السامعين حتى يرجعوا إلى أنفسهم، فير تدعوا من فعل ما يهمون بفعله من قبيل مواصلة الغيّ، واستطابة الفعل غير المقبول، والزهو والكِبر، والجرأة على فعل السوء، والتخفي عن الرقيب الذي يعلمُ ما تُخفي الصدور.. ثمّ يذكّرهم بيوم الحشر الذي عند وقوعه لا ينتفع المرء لا بأهله ولا بعشيره، وفي هذا السياق يلجأ إلى الحضّ أو الحث باستعمال أداة التخفيف (هلا):

((هَلَّا انتهجْتَ محجَّةَ اهتدائِكَ، وعَجَّلْتَ معالجة دائك، وقلَّلتَ شَبَاةَ اعتدائِكَ، وقَدَعْتَ نفسَك فهي أكبرُ أعدائكَ)).

والتحضيض هو الترغيب القوي في فعل شيءٍ أو تركه، ومن شروطه أن يأتي بعد حروفه التي هي: (هلا، ألا، ولوما، ولولا، وألا) فعل مضارع دال على المستقبل، فإذا جاء بعدها فعل ماضٍ فلا تكون للتحضيض إلا إذا أخلصته للمستقبل، وما يُلاحظ في المقامة أنّ الخطاب يُرادُ به المستقبل.

ويمضي في سياق الطلب، فيعود إلى الاستفهام الإنكاري؛ ليُسلط الضوء في عدد من الأمور التي يجب التنبيه عليها، من ذلك التنبيه على أنّ الموت هو الميعاد لكلّ حيّ، وما على المرء إلّا أن يَعدّ العدّة لملاقاته، ذلك أن الرقود في

علّقه الدّ

((يواقيتُ الصّلات أعلقُ بقلبه من مواقيت الصلاة)).

أي أنّ قلبه متعلِّقٌ بالمغريات من الأموال ونفائس العطايا أكثر من تعلّقه بأوقات الصلاة، وهكذا يبثّ خطابه الوعظي في جِناسات تُحدِثُ وقعاً جميلاً في أذن السامع، وإثارة وإمتاعاً في نفسه:

((مُغالاةُ الصَّدُقات آثرُ عندكَ من موالاة الصَدَقات، وصحافُ الألوان أشهر إليك من صحائفِ الأديان، ودُعابةُ الأقرانِ آنسُ عندك من تلاوةِ القرآن)).

هنا يضعُ الإنسانَ بينَ خيارين، ويُبدي تحسُّره على من يختار الأدنى تاركاً الأسمى والأعلى، فهؤلاء يُغالون ويبالغون في مهور النساء (الصَدُقات) - بضم الدال-، ولا يبالون بحق الفقراء، فيحرمونهم من (الصَدقات) - بفتح الدال-.

وهؤلاء يكون عندهم زادُ الموائد أشهر من زاد التقوى والتعبّد والقرب من الله. و(الصِحاف) هي الأواني الواسعة المنبسطة، أما (الصحائف)، فهي الكتب، وفي هذا دعوة واضحة إلى الثقافة الدينية التي هي ضرورة من ضرورات الحياة؛ لأنّها السبيل إلى معرفة الحق من الباطل، وطرق الخير من الشر...

إن مثل هذه الشريحة المتعلّقة بأمور الدنيا والبعيدة كل البعد عن أمور الآخرة، تراهم: يستأنسون بمزاح ودعابة أقرانهم أكثر من استئناسهم بقراءة

القبر يُشبه النومَ في القائلة، أي (الظهيرة)، هناك سيكون المصير إلى الباري سبحانه، إذ لن ينفع المرء إلّا عمله وما قدّمه في دنياه، وقد نبّه المتحدِّث إلى أنّ المشيبَ يُمثّل جرسَ الإنذار إلى الإنسان بصيرورته إلى حتميّة المصير.

## ٢ - التراكيب الخبرية

حاول صاحب الخطاب توزيع خطابه بين الإنشاء والخبر لتحقيق الأغراض المتوخّاة منه، ومع أنّ الإنشاء ساعدَ في إيجاد قصديّة (المتكلّم) إلى (السامع)، فإنّ الخبر يحقّق وظيفة الإعلام بمحتوى الرسالة بقصد الإفادة أو الإثارة، أو غير ذلك من المقاصد، وقد لجأ الخطاب إلى استعال الأفعال الماضية للتنبيه على ما عليه المخاطب من قبيل: (الغفلة التي تجعلُ الإنسان يتناعسُ على الرغم من إيقاظ الدهر المستمر له، ويتقاعس عن الاهتداء والاستنارة بالوعظ، ويتعامى عن الحقّ والعِبر، ويتناسى أنّ الحياة لا تدومُ، ولم تعنيه أبواب البرّ والخير، بل كل ما تعنيه القصور الفارهة، والأبنية العالية).

ويمضي في التنبيه على أمور غاية في الأهميّة لاستقامة السلوك وجعل الإنسان عضواً نافعاً في مجتمعه، وبهذا يعقُد مقارنة بين الرغائب والواجبات، فيقول:



كتاب الله الذي هو منارُ هدايةٍ، وسبيلُ صلاح للفرد والأمة.

ويُلحُّ في التنبيه والتوجيه في إطار نَسَقٍ من التضاد، فهناك مَن يأمرُ بالمعروف ثم ينتهكهُ، وهناك مَن يخشى من الظلم لكنه يهارسهُ، وهناك مَن يخشى من الناس والله أحقُّ بأن يُخشى.

هذه السلوكيات المتناقضة إنها هي سلوكيات منافقة لا تُسعِدُ مجتمعاً، ولا تبني وطناً، بل سيشيعُ بمثل هؤلاء الفساد والظلم، وسيضيعُ بهم الحقّ.

ويحاول منتج الخطاب أن يختم خطابه الوعظي بأبيات من الشعر يبيّن فيها أن الخسران سيكون لطالب الدنيا الذي يسارعُ الخطو نحوها.

هنا يكون المشهد الثقافي قد انتهى، وبنهايته يعود المشهد الاجتهاعي ثانية، وهو مشهد مليء بالحركة التي تؤدي إلى نهاية الحكى.

وبعودةِ هذا المشهد يعود الحكي إلى الراوي لتُسجِّلَ المقامةُ خاتمتها على يديه.

كان الراوي في تفاعل تام مع الخطاب، حتى إذا ما ختم (المتكلم) حديثة بأبيات من الشعر، بدأ يرصد حركته عن كثب. لقد لاحظ شيخة بعد أن قطع كلامه وابتلع ريقَه، يتأهّب لما

يُشعر بالذهاب ومفارقة المكان؛ إذْ وضع قربتَهُ في عَضُدهِ، وعصاه تحت إبطهِ، وما أن أحسّ القوم بعزمه على مفارقتهم حتى مدَّ كلُّ واحدٍ منهم يَدهُ في جيبه؛ فأجزلوا له العطاء، وقالوا لهُ:

((اصرف هذا في نفقتك، أو فرّقهُ على رُفقتِكَ))، فقبل العطاء على استحياء. وحين خرج الشيخ، تبعّهُ الراوي متوارياً عن عينيه، حتى دخل إلى (مغارة)، والمغارة بيت تحت الأرض يُشبه الكهف، وهنا يُفاجأ الراوي بأن هذا الشيخ الذي سحرَهُ حديثهُ ونُصحهُ ودعوتُه إلى القيم العالية قد تحوّلَ إلى رجل آخر مختلف تماماً عما عرفَهُ من قبل.

لقد تحوّل من (خطاب) إلى (فعل)، ومن (روح) إلى (مادة)، وواضح أن هناك تناقضاً بين نقطتي التحول، فذاك الواعظ الذي قدّم للناس ورقة إصلاحية تضعهم على طريق طاعة الله ورضوانه، وخدمة المجتمع، يجلس هنا ومعه تلميذه وأمامهم خبزٌ أبيض، وجَديُّ مشويٌ سمين، وخابية نبيذ (والخابية هي الوعاء)، ولا شك في أنّ هذه كلها تحملُ دلالات الرفاهية والانغماس في الملذات...

إنّ بطل المقامة الذي بدا أنه يعيش من أجل الآخرين في ذلك المكان الرحيب، قد بدا أنه لا يعيش إلا لذاته في هذا المكان الصغير تحت الأرض... هذا الازدواج في تلك الشخصية قد دفع الراوي إلى أن يوجّه إليه سؤالاً فيه الكثير من الدهشة والإنكار:



هذه التساؤلات وغيرها قد تشكّل إشكاليةً، لا تجدُ لها حلّاً نهائياً، لكنّ هذا لا يمنعُ من مقاربة المقامة بأكثر من قراءة، فلعلّها تؤسِّسُ جانباً من القناعة، وعلى النحو الآتي:

## القراءة الأولم

أشرنا فيما سبق إلى أنّ المقامة انبنتْ في مشهدين: (ثقافي واجتماعي)، وقد تبيّنتْ نصاعةُ المشهد الثقافي، وعلوّ مرتبته، وسلامته من أية شائبة، في حين لم يسلمُ المشهد الاجتماعي ممّا يَشينُه؛ إذْ تجلّى التناقض السلوكي بين ما هو ظاهرٌ، وما هو باطن في شخصيةِ منتج الخطاب، (أبي زيد السروجي).

ومع أنّ المشهد الثقافي هو نتاج للمشهد الاجتهاعي، فقراءتنا الأولى هذه تضعنا أمام احتهالية مقبولة بعض الشيء، هي أنّ الحريري أراد أن يضع حاجزاً بين المشهدين، بعزل الخطاب عن مبدعه؛ فلا يُقاسُ الأول بالثاني، وإنّها يُقاسُ الخطاب بخصائصه، وبها تحمله الكلهات من سهات تعبيرية ودلالية، وإذا ما أحسَّ المتلقي برقيّ النصّ وعلوّ مرتبته، فذلك متأتً من ناحيته لا من صاحبه.

إنّ هذه القراءة تضعنا أمام إشكالية يصعب الوصول إلى حلِّ لها؛ ذلك أنّ الاستقامة الموجودة في الخطاب، ليستُ موجودةً عند صاحب الخطاب، فهل يحظى مثل هذا الخطاب بمقبوليةٍ عند متلقيه؟

في هذا السياق نجد أنفسنا أمام افتراضين:

الأول: الجمهور لا يعرفُ حقيقةَ مَنْ يتحدّثُ إليه، ذلك أنّ صاحب

((يا هذا، أيكونُ ذاك خبرَك. وهذا مخبرَك)).

وعادةً ما تستعمل العرب (الخبر) للظاهر، و(المخبر) للباطن. ويحاول الشيخ أن يجيبَ بأبياتٍ من الشعرِ لا تؤسس القناعة لدى الراوي، وخلاصة ما بيّنهُ فيها هو أنه قد أوقع آلة صيده في كل ردئ من الصيد، ويُلقي اللائمة على الدهر الذي لم يُنصفه، بل كان ظالماً لهُ وهو الذي أجأهُ إلى الحيلة وإلى ما بدا منه، ثم يختتم أبياته بالقول:

# ولو أنصف الدهرُ في حُكمهِ

# لما ملكَ الحُكمَ أهلُ النّقيصة

هنا طلب الراوي من التلميذ أن يعرّفه بهذا الشيخ، فقال له: ((هذا أبو زيد السروجي، سراجُ الغُرباء، وتاجُ الأدباء)).

فها كان من الراوي إلا أن انصرف من حيثُ أتى، وقضى العجبَ مما رأى.

هذه النهاية تُثير أكثر من تساؤل عند قارئ المقامة؛

- فلهاذا لم يُبقِ الحريري بطله نقياً، كما عرفَهُ الناس؟
  - كيف ارتضى أن يجعل بطله منافقاً؟
- لماذا أعطى وظيفة الواعظ لشخصية تعاني من الازدواجيّة؟
  - كيف يكون رجلٌ محتال (سراجَ الغُرباء وتاج الأدباء)؟

100 mg

صاحب الخطاب، وأنه ليس في مستوى الاستقامة التي يدعو إليها ويحت الناس على تمثّلها، فهل يصحُّ جني ثهار خطابه، والإفادة تمّا فيه من مضامين؟ إنّ في تراثنا الكثير من النصوص الأدبية أو الشعرية وقد أبدعت في توصيل الحكمة والدعوة إلى المثل العليا، مع أن أصحابها كانوا يتعاطون النبيذ، أو كانوا صعاليك يقطعون الطريق على المسافرين.

لنأخذ مثلاً قول بشّار بن برد:

فإنّك لا تستطرِدُ الهمّ بالمُنى ولا تبلغ العليا بغيرِ المكارمِ كذلك خذ قوله:

إذا كنتَ في كل الأمورِ معاتباً صديقكَ لم تلقَ الذي لا تُعاتبه فَعِشْ واحداً، أو صِلْ أخاكَ فإنه مقارف ذنبٍ مرّةً ومجانبه إذا أنتَ لم تشرب مراراً على القَذى ظمِئْتَ وأيُّ الناسِ تَصفو مشاربُه

لقد كان بشّار خمّاراً على ما أشارت إليه كتب التاريخ - فهل ذلك مدعاة لأنْ تغلق الباب بوجه شعره ومنه تلك الأبيات التي تحمل أجمل الحكم وصور الوعظ؟

إذا أخذنا بالصورة القرائية التي افترضناها، التي تعزل النص عن مبدعه، فستلاقي مثل هذه النصوص مقبولية عند متلّقيها، ومن ذلك خطاب (السروجي).

وإذا صحّت هذه الفرضية، فالحريري بحسب ذلك يكون راغباً في أن

الخطاب حين ألقى خطابة كان غريباً على مَن وقفَ يستمعُ إليه، فالسروجي رجلٌ بصريّ شدّ الرحال من أرض البصرة إلى أماكن متعددة وهو يحملُ خطاباً، وكانت صنعاء أول تلك الأماكن التي تحدّث فيها وأسمع أهلها مشهدَهُ الثقافي.

إن السروجي لم يُعرّف بنفسه، وإنها كان الراوي وحده هو الذي يعرفه، وهذا الراوي غريب أيضاً، جاء من البصرة، ليقوم بوظيفة الرقيب الذي ينوي كشف الأسرار، وكلَّ ما يختبئ تحت هذا الرجل (السروجي).

لقد تمكن (السروجي) من تحقيق التواصل المنشود مع سامعيه، فسرعان ما استهال نفوسهم، وأخذ قلوبهم، وهز مشاعرهم، واستمطر دموعهم بتلك الثقافة الهادفة التي تنوي السير بالحياة إلى أعلى درجات الاستقامة.

هنا يخطر في البال سؤال، هو:

هل يمكن أن نتلقى الثقافة، ولو من قارعة الطريق، من غير معرفة مصادرها؟

إنّ هُويّة هذه الثقافة لا نجدها إلّا بين السطور، وتحت سطح الكلمات، وما دون ذلك فمجهول.

الثاني: لو افترضنا أن جمهور السامعين قد اكتشفوا حقيقة

100 and 100 an

البحث والاستقصاء للتعرّف إلى ذلك المصدر الذي صدر عنه الخطاب.

إنّ هذه القراءة تَضَعُ مسؤولية مضاعفة على جمهور التلقّي للقيام بمهمّة استكشافيّة ذات اتجاهين: الأول: يقف عند الخطاب، والثاني: يتجّه إلى صاحب الخطاب.

إنّ الثقافة الحقة التي تهدف إلى بناء الإنسان على أرضية صلبة صالحة، لابُدّ من أن تكون رائقة المنابع، أما إذا كان المحتوى يَبثُ قِيهاً عالية، في حين أن منظومة القيم التي يسير بهديها صاحب تلك الثقافة، متدّنية، فذلك أمرٌ خطير؛ لأنّ جهور التلقي الذي يتقبّلُ ذلك المحتوى، وهو لا يعرف شيئاً عن حقيقة الباتّ (الغريب) الذي قدم إليهم من بلاد أخرى، إن جمهور التلقي سيُصاب بالصدمة إذا ما اكتشفوا الحقيقة، وربّها قد يتمرَّدون على تلك القيم التي لم يكن صاحبها سوى قناة توصيل لا غير، ومن الراجح أنه لا يؤمنُ بها؛ لأنها لم تمنعه من الوقوع في المعاصى.

أخيراً، يمكن القول: إنّ ما يُرادُ توصيله في ضوء هذه القراءة هو عدم التعامل مع الثقافة من جانب واحد، وإنها تتحتّم العناية بكلّ ما له صلة بها، فقد تختبئ تحت قشرة النصوص الجميلة التي تُغري القارئ أو السامع بفصاحة مفرداتها، وتماسك تراكيبها، وانسجام دلالاتها، مقاصد لا تصبُّ في مصلحة التلقّي، وقد يقوم الكاتب على خداع مَن يتلقى خطابه، واستدراجه من أجل تحقيق مآرب شخصية ضيقة.

يتشكّل منظورنا للثقافة على وفق مقاسات ثقافية خالصة، وبهذا فالثقافة المستقيمة تؤدي وظائفها وتحقق أهدافها بعيداً عن منتجها؛ لأنها تحملُ في ذاتها مسوّغات وجودها، وأسباب ديمومتها.

إنّ هذه الرؤية المحتملة تُشبه إلى حدٍّ بعيد الدعوات الحديثة التي نجدها عند أصحاب الاتجاهات النصّيّة، أو ما يسمّى بأصحاب نظريّة علم النص، الذين حصروا النص في مستوييه: (التركيبي والدلالي) واضعين الحواجز بينه وبين سياقاته التاريخية أو الاجتهاعية، لأنّ لحظة اكتهال النصّ عندهم تعني موت المؤلّف وولادة القارئ.

# القراءة الثانية

تختلفُ هذه القراءة عن سابقتها؛ لأنها تضعُ في حساباتها مَن صدر عنه الخطاب، لكنّها لا تمرّ من سطح النص ثم تتجه إلى كاتبه، كما هو الحال في القراءات التحليلية القديمة، وإنها هي قراءة تخترق البنية وتستنطقها مع المحاولة في تجاوزها من أجل إعطاء مقبولية عالية للخطاب عبر الكشف عن حقيقة كاتبه.

-على وفق هذا- يمكن القول: إنّ الحريري أراد من متلّقيه أن لا ينساب وراء الخطابات دون التدبّر والتأكّد من مصادرها، فالمحتوى ليس كافياً للتفاعل والتأثّر بعيداً عن المتكلّم؛ إذْ لابدّ من



<del>ا</del> ا

الجمالَ، وتُدمِجُ القُبحَ، وإنها يريدُ لها وجهاً واحداً، أبيضَ، لا غبارَ عليه.

إنّ الذي يهدي إلى طريق الاستقامةِ لابُدّ من أن يكون مستقيهًا، ولا بُدّ لصاحب الخطاب من أن يكون أسوةً لمتلّقيه.

إنّ الصورة المزدوجة لبطل المقامة تُمثّلُ كشفاً فاضحاً للزيفِ الذي يهارسه صُنّاعُ الثقافة؛ وهي صورة قد نجدها عند عدد من الوعّاظ، وكثيراً في أوساط السياسة حيثُ الظهورُ على الملا بوجوه تحملُ أعلى القيم على مستوى القول، لكنّها على مستوى الفعل لا تحمل غير الرذيلة.

إنّ مثل هذه الثقافة تشكّلُ خطراً على أبناء المجتمع؛ لأنّ الإصلاح الحقيقي يتحقّق بالأُسوة الحسنة التي تتمثّلُ فيها القيم قولاً وفعلاً.

لقد كان حكّام بني أميّة -على سبيل المثال- يسوِّغون الجريمة بخطاباتهم التي توحي -كذباً- بحبّ الإنسان وخدمة البلاد، وكان منهم مَن يَوُمّ الناس في المساجد، ويخطب فيهم -في الجُمع- واعظاً ومرشداً، وهو يتعاطى الخمور ويرتكب المعاصى.

في الوقت نفسه، كان هناك طبقة من الوعّاظ يرفعون أيديهم بالدعاء لهؤلاء الظلمة والطغاة، ويخدعون الناس بخطابهم الوعظي ودينهم المزيّف.

بالمقابل، كان هناك خطاب أهل البيت المناك حيث تتجسّد الصورة الحقيقية لتلازم القول والفعل، وحيث جمهورُ التلّقي على أتمّ الاطمئنان لاستقامة الخطاب، واستقامة مصادره.

إنّ ملاحظة الخطاب، والتعرّفَ إلى كلّ ما يُحيط به ضرورة ثقافية تجعلُ تلقيهِ متحقّقاً بثقةٍ واطمئنان، وهذا ما يجعل الإنجاز الثقافي مُحرِزاً نجاحَهُ على صعيدي: القولِ والفعل.

## القراءة الثالثة

إنّ صناعة السرّدِ، وإيراد الحدث في هذه الصورة التي يكون فيها البطلُ مزدَوَجَ الشخصية، قد تُشعِرُ بأنّ المقامة تحملُ نقداً ضمنياً لطبقة من الوعّاظ، يتظاهرون بالإيهان والاستقامة، وإذا ((خَلُوا إلى شياطينهم قالوا: إنّا معكم)).

ولعل هذه الازدواجية تظهر في ظلّ أوضاع سياسيّة فاسدة، وأوضاع اجتماعيّة مُزرية.

إنّ بطلَ المقامةِ أبا زيد السروجي لم يكن شاعراً؛ فيقفَ في أبواب الملوك مادحاً مرتزقاً، بل كان صاحبَ حكمةٍ، وكفاية لغوية عالية لتوصيل خطابه، والتأثير بسامعيه، وهذا الذي جعل أبناءَ المجتمع هم من يتلقّى خطابه.

إنّ الثقافة التي تبتّها المقامة، ثقافة شعبٍ لا ثقافة سلطة؛ لأنّ الحريريّ لم يُوقِف بطلهُ على أبواب أصحاب الشأن والسلطة، وإنها أوقفه في أماكن عامة وجهاً لوجه أمام الناس، وإذا ما أخذنا بهذه القراءة، فإن صاحبَ المقامة لا يُريدُ للثقافة أن تكون منافقةً تُظهِرُ



مرجعيّات الثقافة ومصادرها، فاللّفظ وحده لا يكفي لتحقيق الإصلاح في المجتمع، وإنها هناك حاجة كبيرة للشخصية التي تحمل لواء الإصلاح فكراً وسلوكاً، وفي الوقت نفسه، تمتلك كامل الشجاعة للدفاع عن المبادئ والقيم، والتصدّي للمفسدين الذين يقفون بوجه الإصلاح.

## القراءة الرابعة

هناك -على ما يبدو- صنفان من مرتكبي المعاصي:

الأول: يهارسها في العلن، وكأنّ العمى قد أصاب بصيرتَهُ، فأضلَّ الطريق، ولم تَعُدْ مداركهُ تميّزُ بين الصواب والخطأ، ومثل هذا ينطبق عليه قول أبي الطيّب المتنبي:

وما انتفاعُ أخي الدنيا بناظرهِ إذا استوتْ عندَهُ الأنوارُ والظُلمُ والثاني: يهارسُ المعصية في الخفاء، حتّى كأنّ يداً من الحياء أخافتُهُ من أنْ ينكشفَ أمره، فيتعرّف الناس إلى فعله، ومثل هذا الصنف، -في الغالب- ينكشفَ أمره، فيتعرّف الناس الم فعله، وقد مارسها مغلوباً على أمره، لا يقوى يُدرك أنّ معصيةً قد خالطت سلوكه، وقد مارسها مغلوباً على أمره، لا يقوى على رَدْعِ نفسه، مع شعورِ خفيّ بالندم ومحاسبة الضمير، وهو ما سيقوده في يوم ما إلى التوبة، وطلب المغفرة من ربِّ رحيم.

إنّ كثيراً من الناس يتغلّبُ هواه فينساق معه، لكنّه لا يريدُ لغيره أن ينزلقَ على الله على الله

هذه القراءة قد تلاقي مقبوليّة لمن يتتبّعُ بطل المقامة، ابتداءً من المقامة الأولى

إنَّ خطاب العترة الطاهرة الذي يحرصون على توصيله إلى الناس، هو خطاب الدين الذي ورثوا رسالته بأمر السهاء، فهم أحق الخلق به بعد رسول الله على وسيبقى هذا الخطاب مرتبطاً بهم إلى قيام الساعة.

وحسْبُك قول الإمام علي بن أبي طالب على «لأن أبيتَ على حَسَكِ السعدان مُسهّداً، وأجرّ بالأغلال مُقيداً، على أن ألقى الله ظالماً لبعض العباد، لما فعلت».

هذا الخطاب لا يحمل دعوةً ضمنية لتحقيق العدالة، فحسب، بل يحمل مع ذلك استعداداً للتضحية من أجل أن يعلو الحق، ويسود العدل.

هذا هو النهج الذي سار عليه أئمّة الهدى، وما أعظم خطاب الإمام الحسين المام المام

«هيهات منّا الذلّة».

رقوله:

«إنها خرجت لطلب الإصلاح في أمّةِ جدي»، ولم يكن طلبُ الإصلاح قولاً، وإنها كان إنجازاً انتصر فيه الدم على السيف انتصاراً ظلّ التاريخ في كل العصور ينحني له بكلّ فخر واعتزازِ. أخيراً، فهذه القراءة تجعلُ من المقامة لوحةً تحذيرية من خطر



هذه المفاخر والمحامد أشعرته بأن البصرة هي المكان المناسب لقبول التوبة واستجابة الدعاء، فرفع صوتَهُ طالباً العفو والمغفرة، ومعلناً الندم على ما ارتكبه من المعاصي.

أخيراً، يمكن القول: إنّ سوقَ الحدث المقامي في هذه الصورة يشفُّ عن بعدٍ تربوي، في أنّ معالجة الخطأ ضرورة تقتضي من دعاة الإصلاح، ومنظّري الثقافة، أنّ يبذلوا قُصارى الجهد في بناء المجتمع على قاعدة صُلبة من القيم العالية، وتنقيته ممّا يَشينه، فها اعوجَّ ممكن تقويمه وباب التوبة مفتوح، وباب المغفرة واسع.

حتى الأخيرة التي هي المقامة (الخمسون)، والمسهاة بـ(المقامة البصريّة).

في هذه المقامة الأخيرة يعودُ (السروجي) إلى مدينة (البصرة)، بعد ترحالٍ طويل بين المدن والأمكنة؛ إذ أحسّ أنّ التوبة أضحت أمراً محتوماً، وأنْ لا مكان للمعصية في حياته اليوم؛ لكنّه لم يُرِدْ إعلانَ توبته على غير ترابِ البصرة، ذلك التراب الذي عاش فيه وخبر أهلهُ، وهنا حين عاد إلى الوطن، ساقَ الكثير من مسوغاتِ عودته وأسباب توبته على أرض البصرة دون غيرها، ومن ذلك قوله: إنها ((أوفى البلادِ طُهرةً...، وأقومُها قبلةً))؛ ذلك أن البصرة قد بُنيت في الإسلام، ولم تتنجسْ بعبادة الأصنام، والبصرة على ما يُروى عن أبي ذر الغفاري على عن رسول الله على أنها أقوم قبلة، وهي تقع مقابل باب الكعبة ومقام إبراهيم على.

وراح يذكر الكثير من محامد هذا المِصْر، نحو قوله:

((ذو المعالم المشهورة، ... والآثار المحمودة)).

ثُمّ عرّج على أهلها، فقال فيهم:

((عالمِكم علّامة كُلّ زمان، والحُجّة البالغة في كلّ أوان، ومنكم مَن استنبط علم النحو ووضَعَهُ، والذي ابتدعَ ميزان الشعرِ واخترعَهُ، وما من فخرٍ إلّا ولكم فيه اليدُ الطولى)).



حدث الحارث بن همام قال: اقتمدت غارب المغتراب، وأنأتني المتربة عن الأتراب، طهِّدت بي طهائح الزمن، الد صنعاء اليمن، فدخلتها خاهي الهفاض، بادي الانفاض، لا أملك بلغة، ولا أجد في جرابي مضغة ، فطفقت أجوب طرقاتها مثل الهائم ، وأجول في حوماتها جولان الحائم، وأرود في مسارح لمحاتي ومسايح غدواتي وروحاتي؛ كريما أخلق له ديباجتي ، وأبوح إليه بحاجتي، أو أدبيا تفرّح رؤيته غمّتي، وتروي روايته غلتي، حتك أَدْتني خاتمة المطاف، وهدتني فاتحة الألطاف، الد ناد رحيب، محتو علك زحام ونحيب فولجت غابة الجمع السبر مجلبة الدمع فرأيت فك يهرة الحلقة شخصا شخت الخلقة ، عليه أهية السياحة؛ وله رنة النياحة. وهو يطبح الأسجاع بجواهر لفظه، ويقرع الأسماع بزواجر وعظه ، وقد أحاطت به أخلاط الزمر إحاطة الهالة بالقهر، والأكمام بالثمر، فدلفت إليه لأقتبس من فوائده؛ وألتقط بهض فرائده ، فسمهته يقول حين خبّ في مجاله ، وهدرت شقاشق ارتجاله ، أيها السادر في غلوائه ، السادل ثوب خيلائه ، الجاهج في جهالاته الحانح الك خراعيلاته ، إلا مستمر علاء عيلاء وتستم حثاله علام علام الماريخ الكرام الماريخ المار مرعد بفيك، وحتَّام تتناهد في زهوك، ولا تنتهي عن لهوك، تبارز بمحصيتك، مالك ناصيتك؛ هتجتر كُ بقبح سيرتك، علك عالم سرپرتائے، وتتوارک عن قریبائے، وأنت بہرأک رقیبائے، وتستخفی من مملوكك وما تخفَّد خافية على مليكك: . . .







