



# عِنْ عَطَاعِ النَّهُضَةِ الْحَسَيْنِيَّةِ

إعدادُ مُزَرُّ رُاكِ إِلْكِرْلُا





## الْجِبَبِينَ الْجِبِّ اللَّهِ الْمُنْ الْمُقَالِّنِينَ

قسم الشؤون الفكرية والثقافية مركز تراث البصرة البصرة - بريهة

هاتف: ۰۷۸۰۰۸۱۶۵۹۷-۰۷۷۲۲۱۳۷۷۳۳ البريد الإكتروني: basrah@alkafeel.net

اسم الكتاب: مِن عطاءِ النهضةِ الحسينيةِ.

إعداد: مركز تراث البصرة.

الناشر: قسم الشؤون الفكريّة والثقافيّة في العتبة العبّاسيّة المقدّسة - مركز تراث البصرة.

التصميم والإخراج: علي يوسف النجّار .

الطبعة:الأولى: محرّم الحرام ١٤٣٦هـ -تشرين الثاني ٢٠١٤م.

عدد النسخ: ١٠٠٠

حقوق الطبع والنشر محفوظة على الناشر.

## بسمايدالحزالحيم

#### مُقدَّمة

لكلِّ أُمَّةٍ طقوسُها الخاصّة التي تتهاشى معَ موروثها الحضاريّ، وقد يطرأ تغيُّرُ أو تبدُّلُ على تلكَ الموروثات حسب تغيُّر الزَّمَانِ وتطوُّرِه، ولكنَّ فكرةَ الموروثِ تبقى أصيلةً بهاهيَّتها، وكلُّ شعب، أو أمَّةٍ تعتزُّ وتفتخرُ بتلكَ الموروثات، خُصُوصاً في تمجيدِ ذكرى أبطالها، وعظمائِها وتخليدهم، فَهُو ممّا يبعثُ الأملَ في نفوس أبنائِها في السّيرِ على خُطى ذلك القائدِ العظيم، ونرى مِن خلال التتبُّع أنَّ جميعَ الأديانِ والمذاهب والمعتقدات، حتَّى غير السماويَّة، لها شعائرُ خاصّةٌ بها، فإذا أردنا أن ننظرَ إلى الشعائرِ والطّقوس بشكل عام نجدُها مقبولةً مِن الناحيةِ العقليّة ما لم تتعارض معَ القِيم العُرفيّة، والأخلاقيّة، والدينيَّة، فكيف لو كانت هذه الشعائر تُنَمِّي القِيَمَ الرُّوحيَّة، وتربطُ الأمَّةَ برموزِها وعظمائِها، لذلكَ دأبتِ الحضاراتُ على تخليدِ علمائِها وقادَتِها، وتشييد رموزِ لهم؛ لتذكير الأمّةِ بهم، فضلاً عن اعتزازِ الشّعب بأنّ ذلك القائد، أو العالم ينتمِي له، فها بال الأمّةِ الإسلاميّة التي نَكِرت فضلَ أعظم قائدٍ في تاريخ البشريّة، وهو النبيُّ الأكرمُ محمّد يَليَّه، ونكرووا فضلَ أهل بيتِه، وغصبُوا حقَّهم، ولم يكتفُوا بذلكَ، بل قامُوا بقتلِهم، وتشرِيدِهم، ودَسِّ السُّمِّ لهم، والتنكيلِ بكلِّ مَن يمُتُّ لهم بصلةٍ مِن قريبٍ، أو بعيد، أَمَا آنَ لهذهِ الأمَّةِ أن تصحُو؟،



أَمَا يكفِي جَفاؤها ثُجاهَ العِترةِ الطاهرةِ؟، وإنَّ أتباعَ أهلِ البيتِ على على وجهِ الخصوصِ أولى بحفظِ تراثِ أهلِ البيت على والتمسُّك بهم قولاً وفعلاً، وعدم التعامل بمجرّدِ العاطفةِ والحبّ، فالمودّةُ لأهل البيتِ على الزمةُ بنصِّ القرآنِ ﴿ قُلْ لَا أَسَالُكُم عَلَيهِ أَجْرًا إِلَّا المودّةَ فِي القُربَى ﴾(١)، ولكنَّ خُلُقَ أهلِ البيتِ عِلْمَهُم، وتراثَهم الزاخرَ غَطَّى جميعَ الجوانبِ العِلميَّة، والحياتيَّة، فلَم يتركُوا صغيرةً، ولا كبيرةً إلّا رَسمُوا لَنَا مَنهَجاً وسبيلاً فيها، فأَيْنَ نحنُ مِنْ أَهْلِ البيتِ عِلَى، في هذهِ الجوانب الجليلةِ، التي مَن عَمِلَ بها سَادَ العالَم، ومَلَكَ الضَّمائرَ والقلوب، وانقادَت له الدنيا، وإلَّا فالأُمَّة التي لا تهتمُّ بتراثِها، ولا تُعَظِّمُ قادَتَها، وتحرّف تاريخَها، وتقدِّمُ الذليلَ على العَزيزِ، حريٌّ بها أن يصيبَها الذَّلُّ والهوان، وقد أبي أتباعُ أهل البيتِ ﴿ إِلاَّ أَنْ يسيروا فِي ركبِ قادتِهم، وأن يخلِّدُوا ذِكرَاهم، مِن خِلالِ إحياءِ أَمْرِهم، امتثالاً لأمرِ أَتُمَّتِهِم، قالَ الإمامُ الصادقُ اللهِّ:«أَحيُوا أمرَنا رَحِمَ اللهُ مَن أَحيا أَمرَنا»، فبرزت الشعائرُ الحُسينيَّةُ مظهراً مِن مظاهرِ إحياء الأمر، بل مِن أبرزها، لتحكي عِظَمَ المصائب التي جرت في الطفِّ على الإمام الحُسين وأهلِ بيتِه على الإمام الحُسين وأهلِ بيتِه على الإمام الحُسين وأهل الخُسينيِّ الزاخرِ بالموالاةِ، والمودّةِ، لأهلِ هذا البيتِ الطاهرِ، منذُ القِدم، فَظَفَر بعضُ أهلها بفوزِ الفتح الحُسينيّ، فخلطوا دماءَهم بدم الحُسين وأهل بيتِه الله، عن علم وحزم ودرايةٍ وشرفٍ، لا عن تقليدٍ وبدعةٍ جاهليّتين.

<sup>(</sup>١) من سورة الشورى، من الآية ٢٣.



إنَّ إقامةَ الشعيرةِ الحُسينيَّةِ في البصرةِ كانت وما تزالُ لها روحيَّةُ خاصَّةٌ، ففي بداياتِ القَرنِ العِشرين -مثلاً- أُنشئت في البصرةِ عدّةُ مواكبَ للعزاء، شارك في إحيائها أطيافٌ مختلفةٌ مِنَ المجتمع البصريّ، مِنَ التجّارِ والأُسَرِ الموفورة الحالِ، والوجهاءِ، والكَسَبَّةُ، والشبابُ، وغيرهم، منها مأتمُ البقّالينَ، والخبّازينَ، والقصّابين، ومأتَم جمعيّة الخيّاطين، ومأتَم جمعيّة الكَسَبّة، ومأتَم جمعيّة العيّال، ومأتَم جمعيّة بائعي الملابس، ومأتَم جمعيّة العُمّال، ومأتَم آلِ المللاك في العشّار، ومأتَم باي كوكل، ومأتَم عمّال السِّكك في المعقل...، وقد بقي بعضُها إلى وقتِنا الحالي، وعملت هذه المآتِم والهيئات على إقامةِ الشعائرِ الحُسينيّةِ، وشدِّ الشبابِ نحوَ العقيدةِ، والصّلاح، والمعروف، وقد تعرّضَ أصحابُ هذهِ الطّريق إلى القَتل والتعذيبِ والتشريدِ إبّان حُكم النظام البعثيّ، وما يزالُ الركبُ مستمرّاً، والتضحياتُ قائمةً، وما تزالُ النفوسُ مهداةً، من أجلِ الدفاعِ عن مذهبِهم وعقيدتِهم، ولا يخفي على أحدٍ أنَّ الأعداءَ يستهدفونَ أهلَ البيت على، ومراقدَهم الطاهرة، وشيعتَهم ومحبِّيهم، ويستهدفونَ هذه الشعائرَ بالخصوص، و إنَّ التحدِّياتِ التي تُحيطُ بمذهبِ أهل البيتِ الله، وأتباعِه خطيرةٌ وكبيرةٌ، تهدفُ إلى إطفاءِ نورِ الله ﴿ **وَيأْبَي اللهُ إلَّا أَنْ يُتِمَّ نورَهُ**»(١)، فينبغي التكاملُ والارتقاءُ بالمستوى الفكريّ الذي رسمَه الإمامُ الحُسينُ الله، والمحافظةُ على هذه الشعائرِ، بأجمعِها، ومنها المسيرةُ الأربعينيّة؛ لأنَّها تمثُّلُ

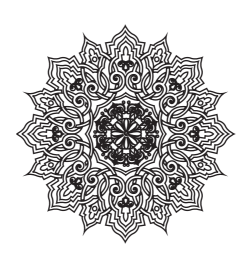
<sup>(</sup>١) من سورة التوبة، من الآية ٣٢.



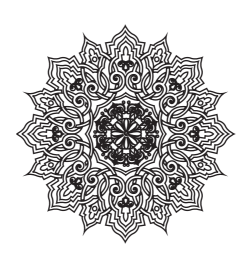
شوكةً في عيونِ الأعداءِ والحاقدينَ، ولا ينبغي الاقتصارُ على الجانبِ العاطفيّ في القضيّةِ الحُسينيةِ على الرُّغم مِن أهمّيّتِهِ الكبيرة، فالشَّعيرةُ الحُسينيّةُ مِن أبرزِ مظاهرِ الارتقاءِ المعنويِّ؛ لأنَّها تهدفُ إلى الإصلاح، و نشرِ القِيَم الأخلاقيَّة التي قامَ عليها الدِّينُ الإسلاميُّ، وينبغي الجِيطةُ والحَذرُ، والتعاملُ بمسؤوليّةٍ ووعي يتناسبُ معَ حجم هذا التهديدِ الكبير، فصاحبُ الموكبِ-مثلاً- لا بُدَّ أن يهتمَّ بالمسائلِ العقائديّةِ، والتثقيفيّةِ للشباب، وإرشادهم إلى منهج أهلِ البيتِ عليه، وإلى الابتعادِ عن تقليدِ الغربِ بالأمور المنافية لتعاليم الإسلام، والعودةِ إلى تهذيبِ النَّفس والمظهرِ، وهذا يتطلَّبُ أن يكونَ صاحبُ الموكب واعياً، ومُخْلِصاً في عملِهِ؛ لأنَّ زيارةَ الأربعينَ مناسَبَةٌ تجمَعُ هذهِ الفِئةَ المهمَّةَ مِنَ المجتمع، التي تتعامَلُ بعاطفةٍ جيّاشةٍ مَعَ القضيّةِ الحُسينيّةِ، وكذلك الخطيبُ، والشاعرُ، وصاحبُ الرّدّةِ الحُسينيَّةِ، ينبغي أن يتعامَلَ بوعي وإيهانٍ مَعَ قضيَّتِهِ الرئيسةِ؛ لأنَّها تمثُّلُ عقيدتَهُ ومذهَبَهُ، وأن يعيَ معَ مَن يتعاملُ، ومَن يخدمُ، إنّهُ يخدمُ مَنْ ضحّى بنفسِهِ الطاهرة، وبأهلِهِ، وأصحابِهِ، وسُبِيَت نساؤهُ، مِن أجل هذه القضيّةِ الخالدة، فإحياءُ ذكراهم إنَّما هو تجسيدٌ للموقفِ البطوليِّ في مسيرةِ الشهادةِ والإصلاح، ومَا مقولةُ الإمام الحُسين الله: «إنِّي لم أخرج أشِراً ولا بَطِراً، ولا مُفسداً ولا ظالمًا، وإنَّما خرجتُ لطلب الإصلاح في أمّة جدّي ... » إلّا نبراسٌ، وشعارٌ لنا ينبغي أن نجعلَهُ منهاجاً في كلِّ أعمالِنا، ومنها إقامةُ الشعائرِ الحُسينيَّةِ، لكي تنهضَ هذه الأمَّةُ النهوضَ الذي أرادَهُ لها الإمامُ الحُسين اللير، الذي من أجلِه فدى نفسَه المقدّسة، وبذل مهجتَهُ الشريفة، مجسِّداً قِيمَ السَّماءِ وتعاليمَ الأنبياءِ الله.

ويأتي كتابنًا (مِن عَطاءِ النَّهضةِ الحُسينيّة) ضمنَ مسيرةِ العَطاءِ الحسينيّ، لتُسطِّر جملةٌ من الأقلامِ الفذَّةِ رؤى وأفكاراً ارتأوا بحثها في مجالاتِ النهضةِ الحُسينيّة ذاتِ العَطاء المتجدّد، والخلود المتأبِّد، مستلهمينَ جوانبَ مختلفةً مِن الحُسينيّة ذاتِ العَطاء المتجدّد، والخلود المتأبِّد، مستلهمينَ جوانبَ مختلفةً مِن نهارٍ زاكيةٍ، نهضةِ سيّد الشهداءِ وإليه، وما جذَّرتهُ في قلبِ الأمّة الإسلاميّة من ثهارٍ زاكيةٍ، هي ثهارُ دمِهِ الزَّكيِّ، ودماءِ أهلِ بيتِهِ وأصحابِهِ وإلى وجهاد موكب أسرتِهِ المُقاد الله الشام، وآلام العلويّات الطاهرات، ومآسي حجّة الله الإمام زين العابدين ونشرَها إعهاماً للفائدة، واستلهاماً للأجر، في أيّام الحُزن الصفريّة الأليمة، أيّام طريق الأحرار، حيث يتوجّهُ الزوّار مشيّاً على أقدامهم، من البصرة إلى كربلاء، سائلينَ الله عَنْ أن يحفظَ جميعَ زوّار سيّد الشُّهداء وفويهم، وأن يديمَ هذه النِّعمة على المؤمنينَ كافّة، حتّى ظهور القائم من آلِ محمّدٍ هي، والحمدُ لله ربِّ العالمينَ.

مركز تراث البصرة صفر المظفَّر ١٤٣٦هـ- تشرين الثاني ٢٠١٤م







## حدَادُ الكُوْن

أشرف عبد الحسن/ مركز تراث البصرة

كثيراً ما تتواردُ الصُّورُ على عينِ الإنسانِ خلال حياتِهِ اليوميّةِ، التي تؤثّر سلباً، أو إيجاباً داخلَ نفسِهِ، وقد عَرُّ لحظاتُ، ومشاهدُ، ثُحدِثُ تغييراً جوهريّاً في الإنسانِ، أو تكونُ منطلقاً لبدايةٍ جديدةٍ في حياتِهِ، وبقدرِ استعدادِ النّفسِ وصفائها يكونُ تأثيرُ تلك الصُّور عليها، التي تبقى عالقةً في ذهنِه، وتستدعِيه إلى التأمّل والتفكر.

وحينها نتجوّل في أزقّةِ البصرةِ وشوارعِها خلالَ شهرِ محرّمٍ الحرام، نرى صورَ الحُزنِ قد غمرتها، إذْ تجدُ الراياتِ السّود، وشعاراتِ الحُزنِ، قد جلّلت الشوارعَ والبيوت، إيذاناً بإعلانِ الحُزن، والجداد على أبي عبدِ الله الحُسين اللي وما ذلكَ إلاّ تعبيرٌ، وولاءٌ للإمامِ الحُسين وأهل بيته الله الذينَ ضحّوا بأنفسِهم من أجلِ الحِفاظِ على جوهرِ الدِّينِ، والأمرِ بالمعروفِ والنهي عَن المنكرِ، وإقامةِ الصّلاةِ، وتصحيحِ مسارِ الأمّة، فتراثُ البصرةِ زاخرٌ بالصُّورِ الولائيةِ العاشورائيّة، التي كانت وما تزالُ تمثلُ منهجاً للإصلاحِ، ووسيلةً عُظمى لتغييرِ الواقعِ المؤلمِ وانتشالِه، للَّحاق بركبِ الإمامِ الحُسين الله في فرفعُ الراياتِ، ولبسُ السَّواد، وتقديمُ الطعامِ والشّراب، جملةُ أفعالٍ ها مدلولاتُ روحيّةٌ كبيرةٌ لمن السَّواد، وتقديمُ الطعامِ والشّراب، جملةُ أفعالٍ ها مدلولاتُ روحيّةٌ كبيرةٌ لمن أرادَ أن يذّكرَ، أو يتفكّر في معنى الشعيرةِ والهَدَفِ منها.. فالكونُ برُمَّتِهِ قد

تأثّر بهذِهِ الفاجعةِ الأليمةِ، فقد صرّحتِ السيّدةُ زينبُ ١ بذلكَ في خطبتِها لأهل الكوفة: «...ولقد أتيتُم بها خرقاءَ شوهاءً، طِلاعَ الأرض والسَّماءِ، أَفْعَجِبتُم أَنْ مَطَرَت السَّماءُ دماً، ولعذابُ الآخرةِ أخزَى...»، ففِي قولها الله تصريحٌ واضحٌ بالتّغَيُّر الكونيِّ غيرِ المعهود الذي غطّى الأرض، الذي ماتزال تظهرُ بوارقُهُ بإعجاز إلهيِّ بين وقتٍ وآخر، علامةً على الحدادِ الكونيِّ المستمرّ الذي طَبَعَ الكونَ بسببِ شهادتِهِ ﴿ اللهِ المَّا المَّاخُوذُ مِن قبرِ الإمام الحُسين الله والموجودُ في زجاجةٍ في متحف العَتبةِ الحُسينيّةِ يومَ العاشر مِن المحرّم سنة ٢٠١٢م-٢٠٣٩ هـ، وقد قامَت قناةُ كربلاءَ ببثُّ هذا الخبر مباشرةً، وشاهدَهُ عَياناً المئات، إذْ تواترت الرواياتُ في مصادرِ العامّةِ والخاصّة حولَ حديثِ القارورة، وتحوُّلِ التُّرابِ دماً عبيطاً يومَ العَاشِرِ مِن المحرّم(١)، ولا ينكرُ الحديثَ إلا مَن سَفِهَ نفسَه، وعَمِيَ قلبُه، وقد شاعت الوثيقةُ التاريخيَّةُ البريطانيَّةُ التي أرّخت لهذا الحدثِ العَظيم وقتَ حدوثِه سنة ٦١هـ، فقد جاء في كتاب (وقائعُ العصر الأنكلو ساكسون The Anglo-Saxon chronicl)، الذي ترجَمهُ ونقَّحَهُ مِيشيل اسوانتون(MICHAIL SWANTON)، وصَدَر في بريطانيا عام ١٩٩٦م، وأُعِيدَ طبعُهُ ثانية من قبل جامعة اكستر (Exeter) في ولاية نيويورك الأمريكيّة عام ١٩٩٨م، جاء في الصفحة ٣٨ من هذا الكتاب ما نصُّهُ:

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ: ٤/ ٩٣، ينابيع المودة: ٣/١٢، مقتل الحسين للخوارزمي: ٨ / ٩٥،٩٦،٩٧. وغيرها.

(A.D. 685 Here in Britain there was Bloody rain and milk and butter were turned to blood).

ومعناه: (في عام ٦٨٥ -للميلاد- هنا في بريطانيا، مَطرت السّماءُ دماً، وتحوَّلَ الحليبُ والزُّبدةُ إلى دم، و صارَ لونْهما أحمر)، وعند مقارنةِ هذهِ السّنة الميلاديّة (٦٨٥)، معَ السّنينَ الْهجريّة، نجدُ أنّها تطابقُ سنة ٦١ للهجرة، وهي السّنةُ التي استُشهدَ فيها مولانا أبو الأحرار الإمامُ الحُسينُ الله وأهلُ بيته الأطهار، وأصحابُهُ الأخيار(صلواتُ الله عليهم أجمعين)، فأيُّ قلب هذا الذي لا يحزنُ على مصيبةِ الإمام الحُسينِ الله ؟ وأيُّ عينِ تلكَ التي لا تذرِفُ الدّمعَ على أعظم فاجعةٍ في الكونِ؟، فالملائكةُ في السّماء ضجّت من مقتله إليه، وأُقيمَت المآتم في الملأ الأعلى، ولَطَمَت عليه الحورُ العِين، وبكتهُ السّماءُ وسكّانُها، والجِنانُ وخزّائها، والحِيتانُ والبحارُ، والطّيرُ والأشجارُ، وحتّى الحجَرُ والمدَرُ، وبكت عليه الوحوشُ، والسِّباعُ، والأرضُ والبِّقاع، و بكته مكَّة والمشعرُ الحرام، كيفَ لا وقَدْ فُجِع به سيِّدُ الأنام يَلِيُّه، وفُجِعَت به سيِّدةُ النساءِ الزهراء عليه فهي صاحبةُ العَزاء، وجاءت الملائكةُ تعزّي جَدّه وأباهُ، والكونُ بأجمعِه، ومِن شواهدِ ذلكَ في الآثارِ النبويّة، ومعالم الدُّوحةِ العَلويّة، ما في الأمالي للصّدوق تَتُنُ ، عن ابنِ شبيب، قال: دخلتُ على الإمام الرِّضَا الله أوّل يوم مِن المحرّم، فقال الله: «... ولقد بكتِ السّماواتُ السّبعُ والأرضونَ لقتلِهِ، ولقد نَزلَ إلى الأرض مِن الملائكةِ أربعةُ آلافٍ لنصره، فوجدُوهُ قد قُتِل، فهُم عندَ قبرِهِ شُعْثٌ غُبْرٌ إلى أن يقومَ القائم الليم، فيكونُونَ مِن أنصارِه، وشعارُهُم: يا لِثاراتِ الحُسين طلح، يا بنَ شبيبٍ لقد حدّثني أبي، عن أبيه، عن جدّه على أنّه لمّا قُتِلَ جدّي الحُسين على أمطرتِ السّماءُ دماً وتراباً أحمرَ...»(١) . فإنْ عجبوا الأهلِ الكهفِ فالحُسينُ على أعجب.

وعَن محمّدِ بن عليًّ الحلبي، عن أبي عبدِ الله ولله في قولِه تعالى: ﴿فَهَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ ﴿ (٢) مَالَدَ قُتلِ يحيى عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ أَحداً منذُ قُتلِ يحيى ابنِ زكريّا، حتى قُتِلَ الحُسينُ، فَبَكَت عَلَيه» (٢) ، وفي ذلكَ أيضاً ما ذكرَهُ السّيوطي في كفايةِ الطالب، قال: ﴿ وأخرجَ البيهقيُّ وأبو نُعيم عن بصرةَ الأزديّة، قالت: لمّا قُتِلَ الحُسين ولِي مُطرَت السّماءُ دَمَا ، فأصبَحْنا وَخِباؤنا، جرارُنا، وكلُّ شيءٍ لنَا ملآنُ دَمَا ) (٤) ، وذكرَ ابنُ عساكرَ في تاريخِ دمشقَ، بسندِهِ، قال: ﴿ حدَّ ثنا جعفرُ بنُ سليمانَ ، قال: حدَّ ثنني خالتي أمُّ سلمة، قالت: لمّا قُتِلَ الحُسينُ بنُ عليً مُطرْنَا مَطراً كالدَّمِ على البيوتِ والجُدُر، قال: وبلغنِي أنّه كانَ بخراسانَ والشّامِ والكوفةِ ) (٥) ، وذكر الذهبيُّ في سِيرَ أعلامِ النُّبلاءِ بسندِهِ، قال: ﴿ احْرَتْ آفاقُ السّماءِ بعدَ قتلِ الحُسينِ ستّةَ أشهرٍ ثرى كالدَّم) (١) .

فهذه الرواياتُ، والآياتُ الواضحاتُ، لها مفاهيمُ ودلالاتٌ كثيرةٌ، وكبيرةٌ،

<sup>(</sup>١) الأمالي: ١٩٢.

<sup>(</sup>٢) سورةُ الدخان مِن الآية ٢٩.

<sup>(</sup>٣) ينابيع المودّة: ٣/ ١٠١.

<sup>(</sup>٤) كفاية الطالب اللبيب: ١٢٦.

<sup>(</sup>٥) تاریخ دمشق: ۲۲۸/۱٤، ۲۲۹.

<sup>(</sup>٦) تاريخ الإسلام: ٥/ ١٥، سير أعلام النبلاء: ٣/ ٣١٢.

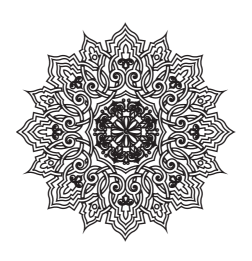
يعجزُ حتى العِلمُ الحديثُ عن تفسيرِ هَا، فالإمامُ الحُسينُ المِيْ ريانةُ رسولِ اللهِ عَجباً أن بكتِ السّماءُ دماً، فاللهُ خَلقَ السّمواتِ والأرضَ مِن أجلِ الله البيتِ الله كَا ذُكِر ذلك في عدَّةِ نصوصٍ، أبرزها حديثُ الكِساء: «مَا خَلقتُ سَماءً مَبنيّةً، ولا أرضاً مَدحيّةً، إلّا في محبّةِ هؤلاءِ الخمسةِ الذينَ هُم تحت الكساء..»(١)، والإمامُ الحُسيُن الله نورُ الله في أرضِه، ووارثُ الأنبياءِ والمرسلين، والآياتُ والبراهينُ الإلهيةُ واضحةٌ كوضوحِ الشّمس في رائعةِ النّهارِ، لا تنحجبُ إلّا عمّن أغمض عينيهِ عنها، أو تستَّر بحُجُب الظُلْمَة، ﴿ سَنُرِيمِمْ آياتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِم حَتّى يَتَبَيّنَ لَهُم أَنّهُ الحَقُّ أَوَلَمْ يَكُفِ بَربِّكَ أَنهُ عَلَى كُلِّ شَيءٍ في الأَلْقِ وَفِي أَنْفُرِهِم حَتّى يَتَبَيّنَ لَهُم أَنّهُ الحَقُّ أَوَلَمْ يَكُفِ بَربِّكَ أَنهُ عَلَى كُلِّ شَيءٍ الظُلْمَ، على هولِ ما فَعلُوا من جريمةٍ تكادُ السّماءُ أن تقعَ على الأرضِ، وتخرُّ الجُبالُ هدّا.

نَسْأَلُ اللهَ أَن يَجِعلَنا مِن السَّائرينَ فِي رَكْبِ الإمامِ الحُسين اللهِ والمَضِّينَ فِي سبيلِهِ، ومِنَ الذينَ إذا رَأُوا آياتِ اللهِ أو سمعُوهَا زادتهُم إيهاناً، ولم يمرُّوا عَلَيها صُمَّا وَ عُمْيَاناً (٣).

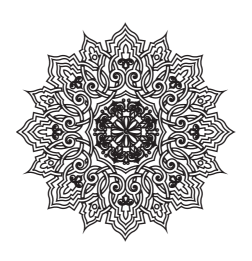
<sup>(</sup>١) مفاتيح الجنان: ٦٨١، طبعة مؤسسة الحكمة للثقافة الإسلامية، ١٤٣٤هـ-٢٠١٣م.

<sup>(</sup>٢) سورة فُصِّلت الآية،٥٣٥.

<sup>(</sup>٣) مضمونُ بعض آيات القرآن الكريم، سورة الأنفال، الآية: ٢، وسورة الفرقان الآية ٧٣، وسورة الفرقان الآية ٧٣، وسورة فُصِّلت، الآية: ٥٣.







## فلسفةُ الشّهادة

أ. د. حسين علي المصطفى
جامعة البصرة - كلّية التربية

إنّ الشهادة بوصفِها مفهوماً فلسفِيّاً، هي « تجسيدُ العَلاقةِ بينَ الشّريعةِ، وصيرورةِ التاريخِ حدَّ الاستشهادِ»(١)، والشهادةُ تعنِي الاختيارَ الواعِي، الذي يُقدِم عليه الإنسانُ طوعاً، وبوعي، وإدراكٍ، ويختارُهُ بدافع ذاتيٍّ بعيدٍ.

والشهادةُ في سبيلِ اللهِ هِيَ إحدًى الطُّرُق للوصولِ إلى رِضَا اللهِ والقُربِ منه، ومعنى الشّهادةِ أن يُقتلَ الأنسانُ في سبيلِ هدفٍ سام، ونبيلٍ في طاعةِ الله عرَّلُ . يرى البعضُ أنَّ الشهادةَ خسارةٌ، وثُغرةٌ تُفتحُ في جسدِ الأُمّة؛ لأنَّ فقدانَ جيلِ الشّبابِ على الجبهاتِ خسارةٌ للجيلِ النامِي في الأمّة، مُتناسينَ أنَّ الشهادةَ هِيَ الخُلُ الوحيدُ لإنقاذِ الأوطانِ مِن تداعى العُدوان، الذي يريدُ السّيطرةَ هي الخُدوان، الذي يريدُ السّيطرة

والشهادةُ هُنا لا تعني خروجاً مِن الحياةِ، ولكنَّها تعني تجسيداً لحقيقةِ الحياةِ التي يصفُها القرآنُ الكريمُ بـ(الحَيَوَان)، في قولِهِ تعالى: ﴿ وَمَا هَذِهِ الحياةُ الدُّنيا إلّا لهوٌ ولَعِبٌ، وإنَّ الدّارَ الآخِرَةَ لهَيَ الحَيوَانُ لَو كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾، أي: الحياةُ

وفرضَ أفكارِه على المجتمعاتِ، وجعلَهم عبيداً له.

<sup>(</sup>١) ينظر : نظريّة الشهادة بين الظاهراتيّة والواقع، رؤية فلسفيّة تحليليّة للموت والشهادة، الإمام على الله مثالاً، محاضرة للأستاذ الدكتور وليد سعيد البيّاتي، (الشّبكة الألكترونيّة).

الأبديّة، تأكيداً على حيويَّتها، أو الحياة المطلقة، التي لا تتحقّق تحقُّقاً مُطلقاً إلّا في عوالم الآخرة .

وتكتَسِبُ الشَّهادةُ قيمتَها الحقيقيَّة مِن موافقتِها الموقفَ الشرعيَّ، وإلَّا فإنَّما لاتكتَسِبُ قيمةً حقيقيَّةً، فبذلُ الرُّوحِ لايكونُ شهادةً إلَّا إذا استقى شرعيَّتهُ مِن النصِّ الإلهيِّ (القرآنُ، والسُّنة المطهّرة).

كما يكتسبُ مُصطلحًا الشّهيدِ والشّهادةِ، أهميّةً خاصّةً في تأريخ الإسلامِ على اختلاف العصورِ والأزمنة، وقد ازدادت أهمّيّتها في الآونِ الأخير والمعاصِر، خصوصاً بعدَ الهجمةِ الشرِسة للتكفيريّينَ (الدواعش)، الذينَ استخدَمُوا مفردة الشهادة (بمفهومِها المنحَرِف) لقتلِ المسلمينَ والنّاس، فيجبُ أن تأتيَ الشهادة (بمفهومِها الصحيحُ)، وهو الدفاعُ عن النّاس، وحمايةُ أرضِهم.

وتبرزُ الآنَ مدرسةُ عاشوراءَ معيناً لا ينضُبُ، ومستودعاً لأعظم المعاني الأخلاقيّة السامية، فمنها تعلّم الإنسانُ القِيمَ الدينيّةَ والإنسانيّة، كالتضحية، والإيثار، والبذل، وعزّة النفس، و الاستقامة في الحياة، وقبل كلّ ذلكَ تصحيحُ مسار الدّين الحقّ.

والإمامُ الحُسينُ اللِي هو رائدُ هذا الدّورِ، ومُلهِمُهُ ومنفِّذُهُ، إذْ ضَرَب أروعَ دَرسٍ، وأَعظمَ حِكمةٍ، وأبلغَ عبرةٍ وعِظةٍ، مِن أجلِ إنقاذِ الضهائر الميّتة، والمريضة، والمنحرفة، و المتزلزلة، إنقاذاً سيمتدُّ إلى أن يرثَ اللهُ الأرضَ ومَن عَليها.

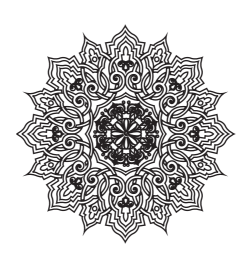
فقد فدى الإمامُ الحُسينُ عِلِي العقيدةَ الإسلاميّةَ الصحيحةَ بنفسِهِ وعيالِهِ، وأعزِّ

ما يملكُ، وخطَّ بدمِه الطَّاهِ ِ الزكيِّ النقيِّ، أكبرَ ملحمةٍ إصلاحيَّةٍ في تأريخ البشريَّةِ على اختلافِ العصورِ والدُّهورِ، وسجّلَ أَعْظمَ شهادةٍ أكسبته مُنفرِداً وسامَ سيادةِ الشهداء، بعد أن كانَ حزةُ بنُ عبدِ المطّلب المُن هو صاحبُ هذا اللَّقب.

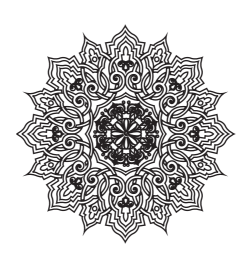
ومِن هنا نُدركُ السِّرَ الذي يكمُنُ في إصرارِ الشِّيعةِ على إحيائِها، والمبالغةِ في تعظيم شعائرِ ومراسيم ذكرياتِها الخالِدة .

إِنَّ الإمامَ الحُسينَ اللهِ تحوَّلَ إلى ثورةٍ ضدَّ حالةِ الانهيارِ والتراجع في الأمّةِ الإسلامية، ومِنَ المعلومِ أَنَّ لكلِّ ثورةٍ وجهانِ: الدَّم، والرِّسَالة، وقد أدّى الإمامُ الحُسينُ اللهِ الرّسالة بدمِهِ الطاهرِ، ودِمَاءِ أهلِ بيتِهِ وأصحابِهِ اللهِ، وجهاد العلويّات مِن آل البيت الله وعلى رأسِهم عقيلةُ الطالبيّينَ السيّدةُ زينبُ الله فوصلَ إلى مسامعِ العالمِ صوتُ الدّمِ، ونداءُ الأجساد الهامدة المجلّلة بجلال القدس، بينَ « الأمواتِ المتحرّكينَ ».

لقد انتهت مأساةُ كربلاءِ الشهادةِ، لتبدأ مسيرةُ كربلاء.. انتهت هذه المأساةُ بسفكِ أزكى الدِّماء، وسبي أطهرِ النِّساء، وحدوثِ فاجعةٍ لم يسبِق لها مثيلٌ عبرَ التاريخِ، لتبتدئ بعد ذلكَ مسيرةٌ جديدةٌ، تحوّلت إلى حقائق راسخةٍ، توغّلت في عمقِ الإنسانِ المؤمنِ بالشّهادةِ حتّى أصحبت جزءاً منه، وما الاستجابةُ الفوريّةُ لدعوةِ المرجعيّةِ الدينيّةِ في النجفِ الأشرفِ بالجِهادِ الكِفائيِّ، من جموعِ الشّعبِ العراقيّ، بكلِّ حاسةٍ، إلّا دليلٌ على روحيّةِ الشهادة التي استقوها مِن عاشوراء الحُسين هيئي.







## قراءةٌ في رسالة الإمام الحُسين الله إلى أهل البصرة

أ.د. جواد كاظم النصر الله

جامعة البصرة - كلية الآداب

في رجب سنة ٦٠ هـ توفي معاوية بنُ أبي سفيانَ بعد أن مهد الطريق لولدِه يزيد، الذي بدورِه - وحالما تولي الحكم - كتبَ إلى والي المدينة أن يأخذَ البيعة من الإمام الحُسين هي لكن الإمام هي رفض ذلك، قائلاً: (إنّ مثلي لا يبايع مثلَه).

هذا الموقف يُعدُّ إعلاناً لبداية ثورتِهِ المباركة، بعدَها ارتحلَ المنهِ بأهلِ بيتِه مِنَ المدينةِ في ٢٨- رجب- سنة ٢٠ هـ، إلى مكّة التي وصلها في ٣ شعبان، وبقي فيها حتى ٨ ذي الحجة، أي ما يقرُبُ من (١٢٥) يوماً، وهي أطولُ فترات الثورة الحُسينيّة.

وفي مكّة عَلِمَ أهلُ الكوفةِ برفضِ الإمامِ الحُسينِ اللهِ بيعةَ يزيد، فأخذوا بمكاتبتِه، ودعوتِه للقدومِ إلى الكوفة؛ لغرض مبايعته بالخلافة، فأجابهم الإمامُ الحُسين المه بكتابِ، وأرسلَ لهم ابنَ عمّه مسلم بنَ عقيل ليستخبرَ حالهم.

لكنَّ الأمرَ اللَّافت للنظر أنَّ الإمامَ الحُسينَ اللِّي وهو في مكَّةَ قامَ بنفسِهِ بمكاتبةِ أهلِ البصرةِ مِن دونِ الأمصارِ الإسلاميَّةِ، إذْ لم نجد ما يشيرُ إلى أنّهُ اللَّهِ كاتبَ مصراً آخرَ .

فقد جاءَ في تاريخ الطبريّ ما نصُّه: « وقد كانَ حُسينٌ كَتبَ إلى أهلِ البصرةِ

كتاباً، قالَ هشامُ: قالَ أبو مخنف: حدّثني الصّقعبُ بنُ زهيرٍ عن أبي عثمان النهديّ، قالَ: كتبَ حُسينٌ معَ مولىً لهم يُقال له سُليهان، وكتَبَ بنسخةٍ إلى رؤوسِ الأخماس بالبصرة، وإلى الأشراف، فكتبَ إلى مالكِ بن مسمعِ البكريّ، وإلى الأحنفِ بنِ قيسٍ، وإلى المنذرِ بن الجارود، وإلى مسعودِ بن عمرو، وإلى قيسِ بن الهيثم، وإلى عمرو بن عبيدِ الله بن معمر، فجاءت منه نسخةٌ واحدةٌ إلى جميع أشرافها.

أمَّا بعدُ، فإنَّ الله اصطفى محمّداً (صلّى الله عليه [وآله]وسلّم) على خَلقِه، وأكرمَهُ بنبوَّتهِ، واختارَهُ لرسالتهِ، ثمّ قبضَهُ الله وكنّا أهله وقد نصحَ لعبادهِ، وبلّغ ما أُرسلَ به (صلّى الله عليه[وآله] وسلّم)، وكنّا أهله وأولياءَه، وأوصياءَه، وورثتَه وأحق الناسِ بمقامهِ في الناسِ، فاستأثرَ علينا قومُنا بذلك، فرضينا وكرهنا الفرقة، وأحببنا العافية، ونحنُ نعلمُ أنّا أحقُّ بذلكَ الحقِّ المستحقِّ علينا وقم، عمّن تولاه، وقد أحسنوا، وأصلَحُوا، وتحرّوا الحقّ، فرحمَهم الله، وغفرَ لنا ولهم، وقد بعثتُ رسولي إليكم بهذا الكتاب، وأنا أدعُوكم إلى كتابِ الله وسنّةِ نبيّهِ (صلّى الله عليه[وآله] وسلّم)، فإنّ السُّنةَ قد أُميتتْ، وإنّ البدعة قد أُحييتْ، وإنْ تسمعُوا قولي، وتطيعُوا أمري، أهدِكم إلى سبيلِ الرشاد. والسَّلامُ عليكم ورحمةُ الله).

مِن خلالِ النصِّ أعلاه يمكن الإشارةُ إلى جملةِ أمورٍ:

أوّلاً: مَا الذي كانَ يريدُه الإمامُ الله ؟؟

ثانياً: لماذا كاتب الإمامُ للله أهلَ البصرة؟

ثالثاً: مَن هو رسولُ الإمام الله ؟

رابعاً: مَن هم الذينَ كاتبَهُم الإمامُ الله؟

خامساً: ما هي ردودُ أفعالهِم؟

وسنستعرضُ الإجابةَ عَن هذهِ الأسئلةِ، كما يأتي:

أوّلًا: ما الذي كان يريدُه الإمامُ اللي ؟

تضمّنت رسالةُ الإمام الحُسين الله عدّة أمورٍ:

أُوّلاً: النبيُّ محمَّد ﷺ: إذْ أشارَ اللهِ إلى جهودِ النبيِّ ﷺ في القيام بتبليغ الدعوةِ الإلهيَّة خيرَ قيام.

ثانياً: أهلُ البيت على: فقد أكّد على أنّ أهلَ البيتِ على هُم الأحقُّ بمقامِ النبيِّ عَبَالِيهُ ، إذْ هُم:

١ ـ أهلُهُ. ﴿ إِنَّهَا يُرِيدُ اللهُ لَيُدْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَ كُمْ تَطْهِيراً ﴾.

٢ ـ أولياؤُهُ : ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آَمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾.

٣ ـ أوصياؤُهُ: فلكلِّ نبيٍّ وصيُّ، وهم أوصياؤُهُ، كها تواتر هذا المضمونُ
بالأحاديثِ النبويّةِ، بالأسانيدِ الحِسَانِ.

٤ ـ ورثتُهُ: يرثُونَه مادّيّاً، كما يرثونَ مقامَه في القِيام على أمرِ الشّريعةِ.

٥ ـ طِبقاً لما مرَّ، فهُم أحقُّ النّاسِ بمقامِه في النّاسِ، سواءً بالقرابةِ القَريبةِ، أو بالنصِّ الإلهيِّ .

ثالثاً: مظلوميّة أهلِ البيتِ على: أشارَ على إلى الظُّلمِ الذي لِحق أهلَ البيتِ على حالَ وفاةِ النبيِّ عَلَيْهُ، كما وثّق ذلك أميرُ المؤمنينَ في خطبتِهِ الشَّقْشِقِيّةِ، مانعينَ أهلَ البيتِ مِن أداءِ دورِهم الرساليّ، ليسَ في قيادةِ الأمّةِ فقط، بل حتى في القيامِ على الشريعة.

رابعاً: موقفُ أهلِ البيتِ إلى: اضطرّ أهلُ البيتِ الله إلى قبولِ الأمر الواقع، حياطةً للإسلام «فرضِينا، وكرِهنا الفُرقة، وأَحببنا العافية»، ويُضيفُ الإمامُ الله مؤكِّداً: « ونحنُ نعلمُ أنّا أحقُّ بذلكَ الحقِّ المستَحَقِّ علينا ممّن تولّاهُ».

خَامِساً: الموقفُ مِن منهجِ المتقدِّمينَ: وَرَدَ فِي رسالةِ الإمامِ اللهِ التي أوردَها الطبريُّ، كأنَّ الإمامَ يُشيدُ بدورِ مَن تقدّمَ على أهلِ البيتِ اللهِ من الحكّام الثلاثةِ، فهل هذا الكلامُ صدرَ صحيحاً مِن الإمامِ اللهِ ،أم أنَّه دُسَّ فِي نصِّ رسالةِ الإمامِ اللهِ ؟ وإذا كانَ صحيحاً، فهل الإمامُ اللهِ يُشيرُ فِعلاً إلى واقع صحيح، أو أنّه إذْ يخاطبُ هؤلاءِ التابعينَ لهم، يستحسنُ مراعاتَهم عند ذِكرِ أسلافِهم؟!!.

سادساً: الواقعُ الإسلاميُّ: أكّد اللهُ أنّ سنّةَ النبيِّ الكريمِ محمَّدٍ عَلَيْهُ قد أُمِيتَت، ولم يعُدْ يُعمَل بها، وتمّ استحداثُ أمورٍ ليست مِنَ الدّينِ في شيءٍ، وسمَّوها سُنّةً، وما هِيَ إلّا بِدَعٌ.

سابعاً: الدعوةُ للعملِ بالكتابِ والسُّنَّةِ: من هنا يجبُ الرجوع إلى العملِ

بكتابِ الله تعالى والسّنة النبويّة الصحيحة، التي لا يوجدُ لها مصداقُ متكاملٌ إلّا عندَ أهلِ البيتِ إلى الله عند أهلِ البيتِ الله الله عند أهلِ البيتِ الله الله عند أهل الله عند أهل عن رسولِ الله عنه أنّه قال: « إنّي تاركُ فيكم الثَقَلَينِ كتابَ اللهِ وعتري أهلَ بيتي، فإنّهُ إلَنْ يَفترِقا حتى يَرِدَا عليّ الحوضَ».

سابعاً: إنَّ استجابة أولئكَ دعوة الإمامِ الله يعني الهداية والسَّداد، وبناء المجتمع الإسلاميِّ الأمثل، الذي أشارَ القرآنُ الكريمُ إلى خصائِصِه، وسَعَى النبيُّ محمّدٌ لَيَا ، ومِنْ بَعْدِهِ أميرُ المؤمنينَ الله إلى إرساءِ قواعِدِهِ.

ثانياً: لماذا كاتَبَ الإمامُ طِيعٌ أهلَ البَصرةِ؟

يمكنُ القولُ إنَّ مراكزَ القُوى في العالمِ الإسلاميِّ يومذَاك تكمُنُ في عدّة مُدُن، أبرزُها البصرةُ والكوفةُ، فهُمَا ثِقلُ العالمِ الإسلاميِّ يومذاك، ومنهُمَا تنطلقُ الجيوشُ لنشرِ مبادئِ الإسلامِ في الخليج والمشرق، فضلاً عن معرفة أهلِ المدينتينِ بالإمام الحُسين اللهِ مع أبيهِ أمير المؤمنين اللهِ في أحداثِ الجمل، وبقي بينهم (٧٢) يوماً، واستمرّت هذه المعرفة والتواصل مع الإمام اللهُ، إذْ كانوا يراسلونه ويسألونه في أمورِ الدِّين، منها على سبيلِ المثالِ سؤالهُم عن معنى الصَّمَد، كما ذكر الشيخُ الصَّدُوقُ في كتابِهِ التوحيد(١).

ثالثًا: مَن ُهو رسولُ الإمام (للله؟

<sup>(</sup>۱) ص ۹۰ – ۹۱.

يظهر أنَّ الإمامَ الحُسينَ عِلِي قد أرسلَ رسولَينِ مِن مكّة، الأوّلُ: مسلمُ بنُ عقيل إلى الكوفة، والثاني: سليهانُ بنُ رُزين إلى البصرة، لكنَّ مسؤولية الرسولَين تبايَنتْ، ففي الوقتِ الذي كانَ مُسلمٌ ممثلَ الإمامِ الحُسينِ عِلِي إلى أهلِ الكوفة، وسليهان على إيصالِ رسالةِ الإمامِ علي إلى أهلِ البصرةِ، وسليهان هذا هُوَ سُليهانُ بنُ رُزَين، ويظهرُ أن أباهُ كان مولى للإمامِ الحُسينِ علي الذا تزوَّج من كبشة وهي جاريةٌ للسَّيِّدةِ رُقيَّةَ أم إسحاقَ زوجةِ الإمامِ الحُسينِ عِلي الموامِ المُسينِ علي الإمامِ الحُسينِ علي الإمامِ الخُسينِ علي الإمامِ الحُسينِ علي الإمامِ الحُسينِ علي الإمامِ الحُسينِ علي الإمامِ الحُسينِ علي المامِ المُعامِ الحُسينِ علي المامِ الحُسينِ علي المنهِ المنه المنه إلى رؤوسِ الأخاسِ وأشرافِ البصرةِ.

رابعاً: مَن هُم الذينَ كأتبَهُم الإمامُ الله

مِن خلالِ نصِّ كتابِ الإمامِ اللِيهِ إلى أهلِ البصرة يتّضحُ أنَّ كتابَه أُرسِل إلى عموعتينِ، المجموعةُ الأولى: زعماءُ الأخماسِ، والثانيةُ: الأشراف، فمَا المقصودُ بالأخماس؟ ومَن هُم أولئكَ الزعماء والأشراف؟ .

لقدْ كانت البصرةُ أَوَّلَ مدينةٍ تُبنى على الطّراز الإسلاميّ سنة ١٤ هـ، لكنّها لم تخرُج عَن إطارِ الجانِبِ القَبَليّ، إذ قُسِّمَت أرضُها حَسْبَ القَبائلِ التي نزلتها، وأُعِيدَ تقسيمُها في عهدِ زيادٍ أيّام مُعاوية، لغرضِ السّيطرةِ عليها إلى خمسةِ أقسامٍ إداريّةٍ تُدعَى الأخماس، وكانَ كُلُّ خُسْ يضمُّ عدداً مِنَ العَشائرِ، وقد توزّعَت القبائلُ على هذهِ الأخماسِ، وَهِيَ، خُمس بني تميم، وخُمس الأزد، وخُمس عبدِ القبائلُ على هذهِ الأخماسِ، وَهِيَ، خُمس بني تميم، وخُمس الأزد، وخُمس عبدِ

القيس، وخُمس بكر بن وائل، وخُمس أهلِ العالية، أمّا زعماءُ الأخماس، فهُم: مالك بن مسمع البكريّ شيخُ بكر بن وائل، و الأحنف بن قيس زعيم بني تميم، الذي تباينت الرؤى في موقفِه من أمير المؤمنين المين ومسعود بن عمرو بن عدي الأزديّ، وقيس بن الهيثم السّلمي، و المنذر بن الجارود العبديّ زعيم عبد القيس، أمّا الأشراف، فلَم تذكُر كُتُبُ التاريخ إلا واحداً، وهو يزيدُ بن مسعودٍ النهشليّ. خامساً: ما هي ردودُ أفعالِم؟

مِنَ المؤسفِ أنَّ تلك المواقفَ كانت مخيبةً للآمال، ولم تكن بالمستوى المطلوب، ما عدا موقفٍ واحدٍ، ألا وهو موقف يزيد بن مسعودٍ النهشايّ، كما سنراهُ لاحِقاً.

## شهيدُ الثورةِ الحُسينيّةِ الأوّل:

لقد قدّمت الثورةُ الحُسينيّةُ، وما تزالُ أعداداً لا حصرَ لها من الشّهداءِ، ويُعَدُّ سُليهانُ بنُ رُزينِ الشهيدَ الأَوّلَ لهذهِ الثورة، ويظهرُ أنّ سُليهان رافقَ الإمام الحُسين الله في تحرّكِه مِن المدينةِ المنوّرة إلى مكّة، ونستدلُّ من اختيارِ الإمام الحُسينِ الله إيّاهُ رسولاً إلى أهل البصرة أنّه كانَ موضعَ ثقةِ الإمام الله لهذا اختارَه لهذهِ المهمّة، ويظهرُ أنّه أُرسِلَ في الوقتِ الذي أرسَلَ الإمامُ الله فيه مسلمَ اختارَه لهذهِ المهمّة، ويظهرُ أنّه أُرسِلَ في الوقتِ الذي أرسَلَ الإمامُ الله فيه مسلمَ بنَ عقيلٍ إلى الكوفة، فانطلقَ كلُّ إلى وجهتِه، معَ اختلافِ مهمّةِ كلِّ منهُما، إذْ إنَّ مهمّةً مُسلم أنّه كانَ ممثلًا عَن الإمام الحُسينِ الله المُوفَةِ، أمّا سُليهانُ

فيظهرُ أنَّ مهمّتَهُ اقتصرت على إيصالِ رسالةِ الإمامِ اللهِ إلى زعماءِ الأخماسِ وأشرافِ البصرة، الذينَ كانَ موقِفُهُم سلبيّاً، لكنَّهُم كتَمُوا أمرَ الرّسالةِ، ما عَدَا للنذر بنِ الجارود، الذي كانت تربطُهُ علاقةَ مصاهرَةٍ معَ ابنِ زيادٍ؛ لذا فإنّه قامَ بإبلاغِ ابنِ زيادٍ بأمرِ الرسالةِ، ثمَّ قامَ بتسليمِهِ رسولَ الإمامِ اللهِ، مدَّعياً فيها بعدُ أنّه خَشِيَ أن يكونَ هذا الرسولُ مُندسًا مِن ابنِ زياد.

## الموقفُ البصريُّ منَ الثورة الحُسينيّة:

من خلال ما وَصَلَنا مِنَ النصوصِ التاريخية، نجدُ أنّ الموقفَ البصريَّ تمثّلَ بقبيلتَي عبدِ القَيس، وتميم، وكما يأتي:

## أوّلاً: مؤتمرٌ عبدِ القَيس

تُشيرُ النَّصوصُ التاريخيَّةُ إلى أنّ شيعةَ البَصرةِ أخذَوا يتجمَّعُونَ في بيتِ إحدَى نساءِ البصرةِ، وتسمّى مارية ابنةَ منقذٍ، أو ابنةَ سَعْدٍ، وهي مِنْ قبيلةِ عبدِ القيس، يتباحثونَ في أمرِ نُصرةِ الإمامِ الحُسين المِيِّ، ويُمكنُ وصفُ هذا الاجتاع أنّه مؤتمرٌ سريٌّ حضرَهُ شيعةُ البصرةِ من عبدِ القيس، وقد استمرَّ أيّاماً، فَمَنْ هِيَ مارِية؟ ولماذَا كان الاجتاعُ في بيتِها؟.

مِنَ المؤسفِ أَنَّ كُتُبَ التاريخِ تضنُّ علينا بأيِّةِ معلوماتٍ عَن هذهِ المرأةِ سِوى أَمِّا مِن قبيلةِ عبدِ القَيس، وأنَّما كانت مِن شيعةِ أميرِ المؤمنينَ الله وقد اتُّخِذَ بيتُها مكاناً لتداول الرأي في كيفيَّة نُصرةِ الإمامِ الحُسينِ الله ويظهرُ أَنَّ الأسبابَ التي دَعَت إلى ذلِكَ، هي:

١ ـ إنَّما شخصيّةٌ ذاتُ مكانةٍ مرموقةٍ، وجاهٍ وشرفٍ في مجتمعِها آنذَاك.

٢ ـ لعل اختيارَهم دارَها مكاناً للاجتماع والتباحث، يدُلُّ على الحذر والتكتّم، الذي كانت تعيشه شيعة البصرة؛ لذا اختاروا تلك الدّار للتمويه على السُّلطة، التي وضعت العيونَ للتضييق عليهم.

ويظهرُ أنَّ المُجتمعينَ واجهتْهم صعوبةُ الخروجِ من البصرةِ واللحاقِ بالإمامِ الحُسينِ اللهِ وذلكَ للإجراءاتِ الصَّارِمةِ التي التُّخِذَتْ مِن قِبَلِ الحكومةِ المحليَّةِ في البصرةِ، إذ كتبَ ابنُ زيادٍ إلى عاملهِ على البصرةِ (أخوهُ عثمان): (أنْ يضعَ العُيونَ ويأخذَ الطَّريقَ)، لذا لم يستطع أهلُ البصرةِ الخروجَ واللحاقَ بالإمامِ العُيونَ ويأخذَ الطَّريقَ وفيهِ كثيرٌ من المجازفةِ، فيُذكرُ أنَّ أحدَ المؤتمرينَ ويُسمَّى ليليه، إلَّا بشكلٍ فرديٍّ وفيهِ كثيرٌ من المجازفةِ، فيُذكرُ أنَّ أحدَ المؤتمرينَ ويُسمَّى (يزيدَ بنَ نبيطٍ العَبديَّ) مِن قبيلةِ عبدِ القيسِ قرَّرَ المجازفةَ والخروجَ، وكانَ لهُ عشرةٌ من الأولادِ، فقالَ لهم: أيُّكم يرافقني؟ فخرجَ معهُ اثنانِ مِن أولادهِ، وهما عبدُ الله وعبيدُ الله، ثمَّ أطلعَ باقي المؤتمرينَ على قرارهِ، لكنّهم حذَّروهُ من المسالحِ التي نشرَها ابنُ زيادٍ في كلِّ مكانٍ، فقالَ: (إنِّي والله لو قد استوت من المسالحِ التي نشرَها بأب مَن طلبني)، وفعلاً خرجَ مع ولديه وتمكَّنَ من التخفي والإفلاتِ من أيدي تلكَ المسالحِ، والوصولِ إلى الإمامِ الحُسينِ هِيهِ في المُجمعة والإفلاتِ من أيدي تلكَ المسالحِ، والوصولِ إلى الإمامِ الحُسينِ هِيهِ في المُخطح.

ويظهرُ أنَّ الأمرَ لم يقتصرْ على يزيدَ وولديهِ، وإنَّمَا خرجَ آخرونَ من هذا المؤتمرِ، وكلُّهم مِن عبدِ القيسِ فتمكَّنُوا مِنَ الوصولِ والالتحاقِ بالإمام لللهِ

وهو في الأبطح، وهم الأدهم بنُ أُميَّةَ من عبدِ القيسِ، وعامرُ بنُ مسلمِ العبديُّ، وسالمُ مولى عامرِ بنِ مُسلم، وسيفُ بنُ مالكِ العبديُّ .

من هنا يتبيَّنُ أنَّ الاجتهاعَ خاصُّ بقبيلةِ عبدِ القيسِ، فقد عُقِدَ في بيتِ امرأةٍ من عبدِ القيسِ، فضلاً عن ذلك أنَّ الذينَ خرجُوا من هذا الاجتهاعِ كُلُّهم من عبدِ القيسِ، ولكنْ لماذا عبدُ القيسِ؟.

كانت عبدُ القيسِ معروفة بالتشيّع، ولعلّ تشيّعها يرجعُ إلى أيّامِ النبيِّ محمّدٍ وهو مقترنٌ مع إسلامِها، إذْ وفد زعيمُها الجارود العبديّ على النبيِّ محمّدٍ على النبيِّ مع قومِهِ ليُعلِنُوا دخولهُم في الإسلام سنة ٦هـ، ويظهرُ أنّ الجارود، وهو نصرانيٌّ سابقاً سألَ النبيَّ عَلَيْهُ، عن وصيّهِ؟، ثمَّ استقرّت القبيلةُ في البصرة، ويظهرُ أنّ عدداً مِن أفرادِ هذه القبيلة تعرّضُوا للنفي إلى الشام في أيّامِ عثمانَ إبّان ولايةِ عبدِ اللهِ بن عامر بن كريز على البصرة؛ بسببِ مواقِفِهم الرافضةِ سياسةَ والي البصرة، ولعلَّ الوالي أدركَ ميولهم العلويّة فقامَ سنة ٣٣هـ بتهجيرِ عددٍ مِن أهالي البصرة، من ضمنِهم مجموعةٌ مِن شيعةِ عبدِ القيس.

وقد ظهرت ميولُ عبدِ القيس العلويّةُ بشكلٍ جليٍّ في رفضِ عبدِ القيس وجودَ أصحابِ الجملِ في البصرة، ثمَّ الدخول معهم في مواجهةٍ عسكريّةٍ في ما عُرِفَ باسمِ الجملِ الأصغرِ، التي قادَ فيها حُكيم بن جَبلة العبديّ جموعَ البصريّين مِن عبد القيس، وغيرها في سبعهائة مقاتلٍ، استُشهد منهم ثلاثهائة، منهم سبعونَ مِن عبدِ القيس، وبعدَ ذلكَ خرجَت عبدُ القيس في ألفينِ منهم منهم سبعونَ مِن عبدِ القيس، وبعدَ ذلكَ خرجَت عبدُ القيس في ألفينِ منهم

للقاءِ أميرِ المؤمنينَ في ذي قار، وكانوا مِن أهمِّ أنصارِه في الجمل وصفِّينَ.

ومن هنا نجدُ أنَّ موقفَ عبدِ القيسِ من الإمامِ الحُسينِ لللهِ لمَ يتمثَّلُ بشخصِ زعيمِها الذي تمَّ شراؤهُ من قبلِ الوالي الأموي، وإنَّا مِن قبل أفرادٍ من قبيلةِ عبدِ القيسِ اضطرُّوا إلى التخفِّي والاجتماع في بيتِ إحدى نساءِ عبدِ القيسِ، وهي ماريةُ العبديَّةُ، وقد أسفرَ عن هذا الاجتماعِ خروجُ سبعةٍ من عبدِ القيسِ للقاءِ الإمامِ الحُسينِ للهِ ، والاستشهادِ بينَ يديهِ للهِ . ولكنَّ هذا لا يعني أنَّ اللهاءِ الإمامِ الحُسينِ اللهِ ، والاستشهادِ بينَ يديهِ للهِ ، وإنَّا لا يبعدُ خروجُ آخرينَ أولئكَ السبعةَ هم فقط مَن خرجَ لنصرةِ الإمامِ للهِ ، وإنَّا لا يبعدُ خروجُ آخرينَ قد وقعوا في قبضةِ المسالحِ الأُمويَّةِ، وتمَّ القضاءُ عليهم، أو إعادتُهم إلى البصرةِ. ثانياً: مؤتمرُ تميم

أشارت المدوّناتُ التأريخيّة إلى أنَّ الشخصيّة الوحيدة التي استجَابَت لنداء الإمام الحُسينِ الله ممّن خصّهم الله مِن أشرافِ البصرة، هو يزيدُ بنُ مسعود النهشليّ، الذي اتّخذَ قراراً بنُصرةِ الإمام الحُسينِ الله لله لذا جمع جموع بني تميم، وقامَ خطيباً داعياً لنصرة الإمام الله وقد كانَ موقفُ كلِّ من بني حنظلة، وبني عامر إيجابيّا، أعجَبَ يزيدَ بن مسعود، لكنّهُ تأسّف لموقف بني سعد، وحذّرهم من وخيمة ذلك، ثمّ كتب يزيد بن مسعود إلى الإمام الحُسين الله ملبياً دعوتَه، وقد أرسلَ الكتابَ بيد أحد رجالاتِ بني تميم، وهو الحجّاجُ بنُ بدر التميميّ السّعديّ، فلمّ الإمام الحُسينُ الله الكتاب، دعا ليزيدَ، قائلاً: «ما لكَ آمَنكَ السّعديّ، فلمّ الحُوفِ، وَأَعزّكَ وَأَرْواكَ يَوْمَ الْعَطَش».

ثمَّ أخذَ يزيدُ يتجهّزُ للخروجِ للقاءِ الإمامِ ونُصرته، لكن ممّا يؤسَف له أنّ الإجراءاتِ الأمنيّة المتشدّدة التي اتخذتها الحكومة المحليّة في البصرة، فضلاً عن تسارعِ الأحداث، وسُرعةِ تحرّك الجيش الأمويّ، ولقائه الإمام قبل أن تصله أنصارُه من البصرة والكوفة، سارع في قتلِ الإمامِ هي لله الذا فُوجِئ يزيدُ النهشليُّ بمقتلِهِ هي فجزعَ لذلكَ جزعاً شديداً.

أمّا بالنسبة إلى الحجّاجِ بنِ بدرِ التميميّ، فقد التحق بالإمام عليه، وبقِيَ معهُ حتّى استُشهد بينَ يديهِ في كربلاء هيئه.

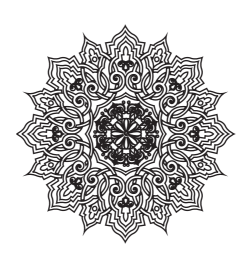
وهَناكَ شخصيةٌ بصريّةٌ لا نعلمُ شيئاً عن كيفيّةِ عِلمِها بتحرّك الإمامِ الحُسين الله ولا كيف تمكّنت مِن الخروج واللحاق به الله ذلك هُو الهفهاف بنُ المهند الأزديّ الراسبيّ، الذي خرج من البصرة، والتحقّ بالإمامِ الحُسينِ الله في كربلاء، فوصلَها في اليوم العاشر بعد الظهر، فسأل عن الإمامِ الحُسين الله فقالتَ له جماعةُ ابنِ سعد: أما ترى رأسَه فوقَ الرُّمح، فانتضى سيفَه، وأخذ يقاتلُهم قتالاً لم يشهده أحدٌ، بشهادةِ الإمامِ عليِّ بن الحُسين الله ، إذْ قالَ الله عن شجاعتِه: «فها رأى النّاسُ منذُ بعثَ الله محمّداً علي فارساً بعد علي بنِ أبي طالبِ الله و قتلَ بيدِه مَا قتَل ».

وخلاصةُ القولِ إنَّ مَن استُشهِدَ معَ الإمامِ الحُسينِ اللِي مِن أهلِ البَصرة هُم تسعةٌ (١) فقط، خمسةٌ مِن عبد القَيس، وواحدٌ مِن تميم، وواحدٌ مِن الأزد، وهم:

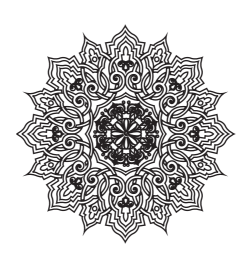
<sup>(</sup>١) يُغفِل الكثيرُ مِن الباحثين ذِكرَ قُعنب بنِ عمرو النَّمِري، وهو مِّمن استُشهد معَ الإمام

يزيدُ بنُ نُبيطٍ العبديُّ وولداهُ عبدُ اللهِ وعبيدُ اللهِ، والأدهمُ بنُ أميّة العبديُّ البصريُّ، و عامرُ بنُ مسلم العبديُّ، وسالمُ مولى عامر بنِ مسلم العبديُّ، وسيفُ بنُ مالكِ العبديُّ، البصريُّ، و الحجّاجُ بنُ بدرٍ التميميُّ، السّعدِيُّ، والهفهافُ بنُ المهنّدِ الأزديُّ الراسبيُّ.

الخُسين المُنْ إِمِن أهل البصرة، وقد وردَ التسليمُ عليهِ في زيارةِ النّاحيةِ المقدّسة، ينظر: إقبال الأعال: ٣/ ٧٨، مستدركات علم رجال الحديث: ٦/ ٢٨١، ويُنظر: شهداءُ الطفّ من البصرةِ، إعدادُ مركز تراث البصرة: ص٠٠٠.







# دورُ المرأةِ البصريّةِ في النّهضة الحُسينيّة ليلي النهشليّة ومارية العبديّة أنموذجاً

ياسين يوسف اليوسف- مركز تراث البصرة

مَا لا شَكَّ فيه أَنَّ للمرأةِ دوراً رئيساً وأساسيًا في الحياةِ، فَهِيَ الأُمُّ، والأُحتُ، والأُحتُ، والزَّوجةُ، والمضحِّيةُ، وَهِيَ الركيزةُ والدعامةُ الأساسيَّةُ للبيتِ، ومنها تُصنَعُ الرجالُ، وقد حفَل تراثُنا الإسلاميُّ بالكثيرِ مِنَ النهاذجِ لتلكَ النَّساءِ اللَّواتي كانَ لهُنَّ الدورُ الكبيرُ والمؤثِّرُ على السّاحةِ الإسلاميَّة.

والتراثُ البصريُّ زاخرٌ بالعَطاءِ والتضحياتِ مِن تلكَ النساءِ المؤمناتِ، فبالأمسِ القريبِ قدّمتِ المرأةُ البصريّةُ خِيرَةَ أبنائِها وشبابِها الذينَ قَضَوا في سبيلِ الدِّفاعِ عَن مَبْدَئِهم، وعقيدتِهم ضِدّ بطشِ النظامِ البعثيّ، وطُغيانِه، وما يزالُ العَطاءُ مُستمِرًا، والتضحياتُ قائمةً، وبذلُ الأموالِ والأنفُسِ مِن أَجْلِ الْخَفاظِ على المقدَّساتِ، والسَّير بثباتٍ في ركبِ النَّهضةِ الحُسينيّة، مدراراً، وهذا ما سَعَى إليهِ الإمامُ الحُسينُ عِين في نهضتِهِ الإصلاحيّة، التي ارتكزت في مبادِئِها، وتحقيقِ أهدافِها الإصلاحيّة، على دعامتينِ وركيزتينِ اثنتينِ، الركيزةُ الأولى: قيادةُ الإمامِ الحُسين عِين ودورهُ في النّهضة، وتضحيتُه، وتضحيةُ الثلّةِ المؤمنةِ معه، بكلِّ غالٍ ونفيسٍ، حتى بذلوا أرواحَهم وكلَّ ما يملكونَ في سبيلِ المؤمنةِ معه، بكلِّ غالٍ ونفيسٍ، حتى بذلوا أرواحَهم وكلَّ ما يملكونَ في سبيلِ المؤمنةِ معه، بكلِّ غالٍ ونفيسٍ، حتى بذلوا أرواحَهم وكلَّ ما يملكونَ في سبيلِ المؤمنةِ أهدافِ النّهضة، والركيزةُ الثانية، هي المرأةُ، ودورُها الرَّئيس والإيجابيّ

فيها، فقد لعبت أدواراً مهمَّةً وحيويَّةً ساعدت في انتشار الثّورة، وتحقيق غاياتها، وممَّا لاريب فيه أنَّ عقيلة الطَّالبيِّينَ زينب بنت عليِّ بن أبي طالب الله كان لها الدّور الرّيادي، والمشاركة الفاعلة في إنجاح النَّهضة الحُسينيّة، ونصرتها الإمامَ الحُسين الليم، فقد وقفت بكلِّ صلابةٍ ورباطةِ جأشٍ، مُتدرِّعةً بالصَّبر والإيهان والاستقامة، صارخةً في وجه الظّلم والظّالمينَ، في وقتٍ عزَّ فيه النّاصرُ من الرّجال، وتعدَّدت أدوارها بدءاً من حضورِها مع الإمام الله عند خروجه من المدينةِ، وسيره نحو كربلاء في ظروفٍ ومواقعَ قلّما يصبرُ فيها الأشدّاء من الرّجال، خصوصاً عندما يعلمونَ بالواقع المحتوم الذي قُدِّر لهم، مروراً بتضحيتها بكلِّ ما تملكُ بينَ يدَي إمام زمانِها الإمام الحُسين بن عليِّ إلله، فضلاً عن أنَّها وقفت مدافعةً عن الإمامة المتمثّلة بالإمام زين العابدين اللي، بعد شهادة سيّد الشّهداءِ الإمام الحُسين الله في الدّفرِ ها الإعلاميّ الأثرُ البالغُ في الدّفاع عن أهداف النَّهضة الحُسينيَّة المباركة، واستمرَّ عطاؤها وصبرُها وشجاعتُها من خلال خطاباتها التي وجّهتها إلى طغاةِ عصرِها آنذاك، يزيد بن معاوية وعبيدِ الله بن زياد، فكانت كلماتُها استمراراً لجذوة النَّهضة، وتمزيقاً لشموخ الطُّواغيت، وتبديداً لسرورهم بنصرهم المزعوم، ومع كلِّ هذه المواقف كانت صابرةً محتسبةً متَّزنةً غيرَ جزوعةٍ لما نزل بها من البلاء والاختبار الإلهيّ، على الرّغم من أنَّها امرأةٌ تمتلكُ الرّقةَ والعاطفةَ، وهذا ما لم يحصل لامرأةٍ على امتدادِ التَّاريخ، ولم تفرَّط السيِّدةُ زينبُ إلى بحجابِها وعفَّتِها، حتى في أصعب المواقف التي مرَّت بها، فذكرها المؤرِّخون عندما قُتل الإمامُ الحُسينُ اللهِ بأَنها اللهِ جاءته وهي تتعثَّرُ بأذيالها، حالها في ذلك حال أمّها الزّهراء الله وكانت تَرُدُّ سياط الظّالمين بيدٍ وتسترُّ وجهها بالأخرى، حِفاظاً على العَفاف والحِشمة.

كما كانَ لنساءٍ كثيراتٍ مواقفُ عظيمةٌ، وأدوارٌ مشرّفةٌ، يكِلُّ اللِّسانُ عن وصفِها، والقلمُ عن بيانِ حالها، شاركنَ في هذهِ الملحمةِ الرساليّة، والنهضة الإنسانيّة، منهُنَّ على سبيلِ المثال لا الحصر «دلهم بنت عمرو» زوجة زهير بنِ القَين، التي أثَّرت في زوجها لِلَا كانت تحمِلُه مِن عقيدةٍ وإيانٍ راسخَين بأهداف الإمامِ الحُسينِ لِيهِ ونهضتِه، فحملتُهُ على الانخراط ضمن قافلةِ الرَّكب الحُسينيّ، فكان له الدور الكبير في انتصار الدّم على السّيف، مع أنَّه كان بعيداً عن هذا الخطّ، وكذلك أمُّ وهب زوجةُ عبدِ الله بن عَمرو الكلبيّ، تلكَ الشّهيدةُ الصّابرةُ المحتسِبةُ، وطَوْعةُ تلكَ المرأةُ الصّالحةُ التي عجزَ الرّجالُ أن يقوموا بها قامت به تُجاهَ سفير الإمامِ الحُسين لِيهِ إلى الكوفة، مسلم بن عقيل (رضوان الله عليه وعليها)، وغيرهن مِن النّساء اللاتي سطّرنَ أروعَ صُور البطولة والفداء، وسجّلنَ أسهاءَهنَّ على صفحات التّاريخ بأحرفٍ مِن نورٍ.

### ليلى النّهشليّةُ، ومَوقفُها مِن نهضةِ الإمام الحُسين الله:

لم تكن نساءُ البصرةِ غائبةً عن ساحة البذل والعطاء هذه، فقد برزت من بينهن ليلى بنت مسعود بن خالد بن مالك بن ربعي بن سُلم بن جندل بن نهشل ابن دارم بن مالك بن حنظلة النَّهشليّة التّميميّة، صاحبةُ الشّرفِ

الأصيل، التي اختارَها أميرُ المؤمنينَ الله زوجة له عندَ دخولِهِ البصرة، وقد عُرِفَتْ قبيلتُها بنو نهشل بالشّجاعة والشّهامة والكرم، منهم أخوها يزيدُ بن مسعود النّهشليّ، الذي حثَّ قومه وجهّز جيشاً لنصرةِ الإمامِ الحُسين الله، ولم يعشُ عَن نورِ الحقّ، ويركنْ إلى الباطل، وهي إحدى الأزواج الأربع اللّواتي بقينَ بعد استشهاد الإمام عليّ بن أبي طالب الله.

وقد شهدت واقعة الطَّفِّ وما جرى على آل الرَّسول عَيْلَةَ من مصائب وحمن، وشاركتْهُم في ذلك كلِّه، صابرةً محتسبةً ذلك في سبيلِ الله، وقدَّمت ولحمن، وشاركتْهُم في ذلك كلِّه، صابرةً محتسبةً ذلك في سبيلِ الله، وقدَّمت ولديها محمّداً الأصغر المكنّى بأبي بكر، وعبيد الله، فداءً لخطِّ الإمام الحُسين الميلا ونهضته، فكانت مثالاً للمرأة الصَّالحة المُساندة للنَّهج الحُسينيّ، وحريُّ بنسائنا بل برجالنا أن تقتدي بها.

#### ماريةُ العبديّةُ، ومَوقفُها مِن نهضةِ الإمام الحُسينِ الله :

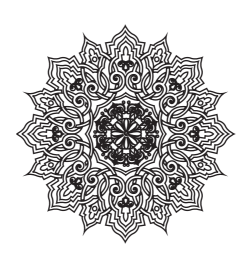
مارية بنت منقذٍ، أو سعيدٍ العبديّة - نسبة لقبيلة عبد القيس - والدُها منقذُ بنُ النعمان العبديّ، أحد حَمَلةِ رايات عبد القيس مع أمير المؤمنين عليه في حربهِ مع أصحابِ الجمل، وهي من النساء الوَرِعَات، ولها مكانةٌ عاليةٌ، ومن ذوات الشَّرف في البصرة، أرملةٌ لشهيدٍ، وأمُّ لشهداءَ قضوا نحبَهم في نُصرةِ أمير المؤمنين عليه في حرب الجمل في البصرة.

وعلى الرّغم مِن أنَّ مارية فقدت زوجَها وأبناءَها في طريقِ الحقِّ، دفاعاً عن الإسلام، وفي ركبِ أمير المؤمنين علي إلَّا أنَّها بَقَت مِثالاً للصَّلابةِ، والشَّجاعةِ ورباطةِ الجأشِ، فعندَما علمت بخروج الإمام الحُسين الله واستنهاضِه ضميرَ الأُمَّةِ، ونهضتِه الإصلاحيَّة، وأنَّه بعثَ رسالةً إلى أشرافِ ورؤساءِ الأخماس في البصرة، يَستَحِثُّهم القيامَ، ويطلبُ منهم النّصرة، وعلمت بتقاعُسِهم، وتباطؤهم في نُصرته، كان لها موقفٌ آخرُ مغايرٌ، إذْ استجابت دعوةَ الإمام الحُسين اللهِ، وفتحت دارَها؛ لتكونَ ملتقي أنصارهِ اللهِ، ومألفاً لشيعتِهِ وأتباعِهِ في البصرة(١١، في خُطوةٍ تُعدُّ معارَضةً علنيَّةً لأجهزةِ السُّلطة الأمويّة، متحدِّيةً بذلك كلُّ الأحكام المفروضةِ، والظّروفِ القاهرة، تحت سلطة الطّغاة في المدينة. فكان يـتردّدُ على دارِهـا شيعةُ الإمـام الحُسين اللَّهِ ومُحبّوه، ويتدارسونَ الأوضاع السّياسيّة التي تمرُّ بها الأمَّةُ الإسلاميّةُ، وفي بيتِها تُدار الحلقاتُ النَّقاشيَّة، فكان مجلسُها مدرسةً لتخريج الشُّهداء، إذ يُذكرُ أنَّ مِن بينِ مَن كانَ يجتمعُ في دارِها مِن الشّيعةِ مَنْ التحقَ بالإمام الحُسينِ إلله ، ونالَ شرفَ الشَّهادةِ كيزيدَ بن تُبيطٍ العبديّ، وولديه عبد الله، وعبيد الله، ومولاه عامر، وسيف بن مالك، والأدهم بن أميَّة، فكانت أنموذجاً للمرأة المساندة للدِّين، ولنهضةِ سيِّدِ الشّهداء للله الإصلاحيّة.

<sup>(</sup>١) تذكرُ بعضُ المصادر-أيضاً- أنهّا كانت تجلسُ على بابِ دارِها صارخةً باكيةً غاضبةً، بسببِ الموقفِ المتخاذِل من البعض، وقد بذلت أموالاً لتسليحِ مَن اعتذرَ بحجّةِ عدمِ المالِ والسّلاح،. ينظر: ثمراتُ الأعواد، عليّ بن الحسين الهاشميّ النجفيّ: ١ / ١٦٩.

وما زالت البصرة تلدُ من النساء مَن لهنّ مواقفُ كمواقف ليلى النّهشليّة، ومارية العبديّة، وغيرهنّ من عظيات الإسلام، اللّواتي تسنّمنَ قِمَمَ الخلود، واخترنَ جانب الحقّ، والتحقنَ بركب الإمام الحُسين الليّا، وكُنّ أنموذجاً يُعتذى به، ولم تزل البصرةُ تُقدّمُ نهاذجَ كهارية وليلى في التّضحية والوعي والفداء، فالكثيرُ مِن نسائنا تحمّلُن جورَ الطّواغيت وظُلمَهُم، وقبعنَ في السُّجون المظلمة من أجل العقيدةِ والمبدأ الذي حملنةُ في الصُّدور، والكثير مِنهُنَّ قدَّمْنَ الشُّهداء قرابينَ في سبيلِ الخطِّ الرِّساليِّ القويم، ونرى اليوم الكثير مِن مواكِبنا وماتمنا الحُسينيّة البصريّة تُشرف عليها وتديرها نساءٌ بصريّاتٌ واعياتٌ بأهداف نهضة أي الأحرار، وسيّد الشّهداء الإمام الحُسين بن علي الله وسائراتٌ على نهجِهِ يبتغِينَ فضلاً مِنَ الله ورضواناً.





# وَمُضاتٌ مِن دورِ السّيّدة زينب عِلْ الطّفُ عِلْمُ الطّفُ

أ.د رحيم حلو البهادلي

جامعة البصرة - كليّة التربية للبنات

لقد أعطى دورُ السيّدةِ زينب ﷺ في واقعة الطفِّ للنهضةِ الحُسينيّةِ زخمًاً وديمومةً في تعبئةِ المجتمع الإسلاميِّ ضدَّ الظَّلم والطُّغيانِ في ذلك الوقت، واستكمالاً للدورِ الإصلاحيِّ الذي نهضَ به الإمامُ الحُسين الليُّ في ثورتِهِ الخالدة، فعلى امتدادِ تاريخ العُظاء توجدُ هنالكَ امرأةٌ مِن خلفِهم تساندُهم، وتعاضدُهم، إمّا علناً، أو في الخفاءِ، فالتراثُّ الحُسينيُّ زاخرٌ بالنساءِ المؤمناتِ المضحِّياتِ مِن أجل القضيّةِ الحُسينيّة، والتأمّلُ في ما قامَت به السّيّدةُ زينب شِيا مِن دورِ بطوليٍّ في واقعةِ الطفِّ، يجعلُنا ننساقُ إلى القولِ بأنَّ المرأةَ أدّت ما عليها من دورٍ مشرّفٍ، بل وفوقَ طاقتِها، فلا نعلمُ عبرَ التأريخ أنّ امرأةً أدّت هذا الدُّورَ كَمَا أَدَّتُهُ السَّيِّدةُ زينب ﷺ في مثلِ هكذا موقفَ، وأنَّها تستحقُّ على وَفق تلكَ الرؤيةِ للأحداثِ أنْ نقولَ عنها إِنَّها لَعِبَت دوراً كبيراً في ثورةِ أخيها الإمام الحُسين الله فكانت خيرَ أنيس، وكانت أفضلَ رفيقٍ، وكانتْ خيرَ مدافعِ عن حجّةِ الله، ابنِ أخيها الإمام السّجّاد الله ونِعْمَ الأمينُ المؤتمَنُ عَلى عِيَالاتِ الإمام الحُسَينِ الله وسبايا الطفّ. ولكنَّ واقعَ الأحداثِ بعدَ انتهاءِ المعركة يُشيرُ إلى أنَّ السَّيدةَ زينب اللهِ لم تتوقّف عندَ هذا الحدِّ فحسْب، إنّا يمكنُ القولُ إنَّ السَّيدةَ زينب اللهِ بدأت حقّاً من حيثُ استُشهِدَ الإمامُ الحُسينُ اللهِ، بدأت حقّاً لتكملَ ما بدأهُ الإمامُ الحُسين اللهِ إلا بدايةُ للدورِ الحقيقيِّ للسَّيدة زينب اللهِ في ذلك التحرّك الحُسينيِّ المقدَّس.

إنّ الثورة الحُسينيّة لم تَنتهِ باستشهادِ الإمامِ الحُسينِ البيرِّ في ساحةِ المعركة، إنّما بدأت حقّاً باستشهادِهِ البيرِّ ، فقد خرج من بعدِ استشهادِهِ الكثيرُ من مناصرِيه، وشيعتِهِ، وآلِ بيتِهِ ممّن كانَ يُطالبُ بدمِه، أو الاقتصاص من قتلتِه، كثورةِ المختارِ بنِ أبي عبيدٍ الثقفيِّ، مثلاً، أو أنّ ثورتَهُ المقدَّسةَ أصبحت شعاراً لكلِّ مَن كانَ يريدُ النيلَ مِن الدولةِ الأمويّة، فكانت ثوراتُ كثيرةُ جدّاً، منها الثورةُ العبّاسيّة التي كانت ترفعُ شعارَ الرّضا مِن آلِ محمّد، وتلكَ الثوراتُ والحركاتُ كانت السببَ الرئيس في تصدّع الدولةِ الأمويّة، وسقوطها المبكّر عام ١٣٢ه على السببَ الرئيس في تصدّع الدولةِ الأمويّة، وسقوطها المبكّر عام ١٣٢ه على يدِ العبّاسيّين، أو بمعنى آخر، لولا ثورةُ الإمامِ الحُسينِ المِي لل سقطَت تلكَ الدولةُ، وبتلك السّرعة.

وقد لا نغالي حينها نقولُ بأنَّ السَّيِّدة زينب إلى كانت أوَّلَ مَن بدأت ذلك الدورَ الجهاديَّ ضدَّ الأُمُوِيِّينَ بعدَ استشهادِ الإمامِ الحُسينِ إلى وسارَ النَّاسُ مِن بعدِها على هذه السبيل، ولكنَّها لم تكن تحارِبُ بسيفٍ، أو رُمحٍ، أو نَبلٍ، إنّا كانت اللهُ تُقاتلُ بلسانِها، وفصاحتِها العلويّة الهاشميّة المعروفة، وهو سلاحٌ

أكثرُ قوّةً مِن استخدامِ السّيفِ، فحينها دخلُوا الكوفةِ في مقرّ الوالي الأمويّ عبيد الله بن زياد، لم تدخل السّيّدة زينب ﷺ مدخلَ الذُّلِّ والهَوَانِ، حاشا تلكَ المرأةِ العلويّةِ الطاهرةِ مِن الذُّلِ والهَوان، بل دَخَلت مدخلاً غيّرت فيه بكلامها الموازين القائمة آنذاك، ما يصفهُ لنا رجلٌ مِن أهل الكوفة، يُدعى بشير بن الموازين القائمة أنذاك، ما يصفهُ لنا رجلٌ مِن خُزيم الأسديّ، قائلاً: « ونظرتُ إلى زينبَ بنتِ عليٍّ ﴿ إِليُّ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَمَ أَرَ خَفِرَةً والله أنطقَ منها، كأنَّها تُفرغُ عن لسانِ أميرِ المؤمنينَ عليِّ بنِ أبي طالبِ اللِّيم، وقد أوماَّت إلى النَّاس أن اسكُتُوا، فارتدَّتِ الأنفاسُ، وهدأتِ الأجراسُ، ثمَّ قالت على: « الحمدُ لله والصّلاةُ على أبي رسولِ الله، أَمّا بعدُ: يا أهلَ الكوفةِ، يا أهلَ الختل والغَدْر! أتبكونَ؟ فلا رقأتِ الدّمعةُ، ولا هدأتِ الرّنّة، إنّما مثلُكُم كمثلِ التي نقضت غزلهًا مِن بعدِ قوّةٍ أنكاثاً، تتّخذونَ أيهانكُم دَخَلاً بينكم، ألا وهل فِيكُم إلَّا الصَّلِفُ النَّطِف، والصَّدْرُ الشَّنِف؟ خوَّارون في اللِّقاءِ، عاجزونَ عن الأعداءِ، ناكثونَ للبيعةِ، مضيّعونَ للذّمّةِ، فبئسَ ما قدّمَت لكم أنفسُكم أن سخِطَ اللهُ عليكم، وفي العذابِ أنتُم خالدون، أتبكُونَ ؟ إي والله فابكُوا كثيراً، واضحكُوا قليلاً، فلقَد فُرْتُم بِعَارِهَا وَشَنَارِها، ولن تغسِلُوا دَنسَها عنكُم أبداً، فَسَليلُ خاتم الرّسالةِ، وسيّدُ شبابِ أهلِ الجنّةِ، وملاذُ خِيرتكِم، ومفزعُ نازلتِكُم، وأمارةُ محجّتِكُم، ومدرجةُ حجّتكم، خَذَلتُم، ولَهُ قَتَلْتُم؟ ألا سَاءَ مَا تَزرُونَ، فَتَعْسَاً ونَكْسَاً، فلقَد خابَ السَّعيُ، وتربّت الأيدِي، وخَسِرَت الصّفقةُ، وبُؤتُم بغضبٍ مِنَ اللهِ، وضُرِبَت عليكُم الذِّلَّةُ والمسكَنةُ، وَيلَكُم أتدرُونَ أَيَّ كَبدٍ لمحمّدٍ فَرَيتُم، وأَيَّ دم لهُ سفكتُم، وأَيَّ كريمةٍ لهُ أَصبتُم؟ « لقَدْ جِئتُم شيئاً إدَّاً، تكادُ السّمواتُ يَتفطّرنَ منهُ، وتَنشقُ الأرضُ، وتخِرُّ الجبَالُ هدَّاً»، ولقدْ أتيتُم بها خرقاءَ شوهاء، طلاعَ الأرضِ والسّماء، أفَعَجِبتُم أن مطرَت السّماءُ دماً؟!، ولعَذَابُ الآخرةِ أَخزَى، فلا يستخِفَّنَكُمُ المَهل، فإنّه لا يحفزُهُ البِّدَار، ولا يُخاف عليهِ فوتَ الثأر، كلّا إنّ ربَّكَ لَبِالمِرصَاد»، يقولُ الراوي: ثمَّ سَكتَت السّيدةُ زينب هَابَعَدَ هذا الخطاب، فرأيتُ النّاسَ حَيَارى، قد ردُّوا أيدِيمُم في أفواهِهِم، ورأيتُ شيخاً قَدْ بكى حتى اخضلّت لحيتُه، وهو يقولُ :

كُهوهُم خيرُ الكهولِ، ونَسلُهُم إذا عُدَّ نسلٌ لا يخيبُ ولا يَخزَى.

إنّ المتمعّنَ في هذه الخُطبةِ التأريخيّة الكبيرة في مجتمع أهل الكوفة، الذين كانوا بالأمسِ جنداً مع الإمامِ عليِّ بن أبي طالبِ إليه أثناءَ خلافتِه، يقفُ على جملةِ أمورٍ، أوّها: إنّها تكشفُ لنا أنّ ثورةً جديدةً بدأت توّاً، وثائرُها السيّدة زينب إلى أو قُل: هي استكمالُ للنهضةِ الحُسينيّةِ المقدّسة، إذْ لاشكَّ أنَّ السيّدة زينب الله أرادت بتلكَ الخُطبة إيقاظ الشّعورِ الوجدانيِّ عند أهلِ الكوفَةِ، الذين كانُوا يوماً مَا أتباعاً لوالدِها أميرِ المؤمنينَ إليه، وقدْ نجحَت السيّدةُ زينب إلى ذلكَ نجاحاً كبيراً، بعد أن أخذت تؤنِّبُ أهلَ الكوفةِ؛ لخذلانهم الإمامَ الحُسينَ ذلكِ، وامتناعِهم عن تقديم يدِ العَونِ والمساعدةِ، وهوَ في أشدِّ الحاجة لها، فكان خطائها قد أشعر أهلَ الكوفةِ أنّهم -حقاً - قد ظلمُوا أخيها الإمامَ الحُسينَ الله ما دفعَهُم إلى المضيِّ قُدماً للتكفيرِ عن ذنوبِهم، وبَدَأوا بذلك القيام بالاشتراكِ

بسلسلة طويلة مِنَ الثوراتِ المتعاقبةِ على الدّولةِ الأمويّة، تلكَ الثوراتِ التي كانت سبباً رئيساً في إضعافِ الدولةِ الأمويّة، ومِن ثمَّ سقوطها المبكّر عام ١٣٢ هـ، كثورةِ التوّابينَ، وثورةِ المختار بنِ أبي عُبيد الثقفيّ، وثوراتِ الموالي، وثورةِ زيدِ بنِ عليّ، بل حتّى الثورة العبّاسيّة كانت تنادي هي الأُخرى بالمطالبة بدماءِ آلِ بيتِ الرسولِ عَلَيْهُ، والرّضَى لهُم.

ومِن جانبِ ثَانٍ أرادتِ السيّدةُ زينب الله أن تبيّنَ بخطبتِها لعامّةِ أهلِ الكوفة ومِن جانبِ ثانٍ أرادتِ السيّدةُ زينب الله أن معها في واقعةِ الطفّ، هُم أهلُ بيتِ النبوّةِ والإمامةِ، الذينَ خَصَّهُمُ الله عَنَى منذُ خَلَقَ الأرضَ بتلكَ المكانةِ المشرّفة، وهي بذلك أوصلت رسالةً إلى الرأي العامّ في الكوفةِ خاصّة، والعِراقِ عامّة، أنَّ مَن قاتَلَهُم هُم خوارجُ الدّينِ الإسلاميّ حقّاً، هُم زنادقةُ الإسلام، هُم كَفَرَةُ الدّينِ والمِلّة، هُم المرتدونَ حقّاً عَن الإسلامِ والمسلمينَ، هُم الطُّلقاءُ الذينَ التقهُمُ الرسولُ عَلَيْ يومَ فتحِ مَكّةَ عام ٨ هـ، وبذلك أصبحَ النّاسُ في العِراق يميّزونَ المسلمينَ المؤمنينَ حقّاً، مِنَ المتظاهرينَ بهِ مِن الأمويّين، وأتباعِهم، يميّزونَ المسلمينَ المؤمنينَ حقّاً، مِنَ المتظاهرينَ بهِ مِن الأمويّين، وأتباعِهم، سواء في العِراقِ، أم في بلادِ الشّام.

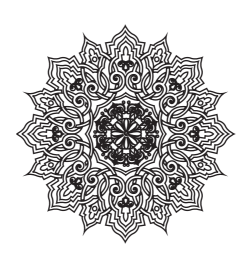
كما بيّنت السّيّدةُ زينب إلى في خطبيّها أنّها كانت على قدْرٍ كبيرٍ مِن الشّجاعةِ، وأنّها على الرّغمِ من كونها أسيرةً، وفي موضع لا يُحسَدُ عليه، كانت امرأةً اتخذت موضعَ القُوّةَ بدلاً مِن موضعِ الضّعْفِ.. اتخَذَت موقعَ المرؤوسِ بدلاً مِن موضع التابع.. اتخَذَت موضعَ المرشِد بدلاً مِن موضعِ المتلقّي، اتخَذَت موضعَ المظلومِ

بدلاً مِن موضعِ الظالمِ.. اتخذَت موضعاً أرادت به أن تبيّنَ لعامّة أهلِ العِراق أنّها امرأةٌ، وأسيرةٌ، وغريبةٌ، ووَحيدةٌ، ومَعَ ذلكَ كانت تمتلكُ كُلَّ مقوِّماتِ القوّةِ والشجاعةِ، فأرادت بذلك إيقاظَ شعورِ أهلِ العِراق للقيامِ بثورةٍ كبيرةٍ ضدَّ الأمويّين، ثورةٌ إن عُرِفَ أَوّهُا، فقد لا يُعرَف آخرُها، وفعلاً تحقّقَ لها ذلك بقيامِ أهل العِراق بثوراتٍ متعدِّدةٍ ضدَّ الحُكم الأمويّ، كما أسلفنا.

وزادت السّيّدةُ زينب هم مِن صَلابةِ موقفِها أمامَ أهلِ العِراق حينها شاهدوها تُهينُ عبيدَ الله بن زياد والي الكوفة، يومذاك في مجلِسِه – ومَن يستطيعُ منهم ذلك؟ فقد أرادَ ابنُ زيادٍ أن يبيِّنَ للنّاسِ أَنّهم خوارجُ عن الّدين والدولة، لكنّ السّيّدة زينب فقد أرادَ ابنُ زيادٍ أن يبيِّنَ للنّاسِ أَنّهم خوارجُ عن الّدين والدولة، لكنّ السيّدة زينب وقفت بكلِّ شجاعةٍ بوجهِ ابنِ زيادٍ حينها قال لها: « الحمدُ لله الذي فَضَحَكم وقتَلكُم، وأكذَبَ أُحدُوثتكم»، فردَّت عليه السيّدة زينب في بكلِّ بكلِّ ثقةٍ وشجاعةٍ ما نصُّهُ: « الحمدُ لله الذي أكرَ مَنا بمحمّدٍ، وطهّرَنا تطهيراً، إنّها يفضحُ اللهُ الفاسق، ما نصُّهُ: « الحمدُ لله الذي أكرَ مَنا بمحمّدٍ، وطهّرَنا تطهيراً، إنّها يفضحُ اللهُ الفاسق، ويُكذب الفاجر»، ثمّ قالت حينها سألها عن حالِ مَن قُتِلَ من أهلِ البيت في الواقعةِ، قالت: « كُتِبَ عليهم القتلُ، فَبَرَزُ وا إلى مضاجِعِهم، وسيجمعُ اللهُ بينكَ وبينَهم فتحاجّون إليه وتختصمونَ عندَه.

هذي هي عقيلةُ الطالبيّين، وفخرُ المخدَّراتِ، وابنةُ سيّد الوصيّينَ، وإمام المتّقينَ عليّ بن أبي طالبِ اللهِ ، ابنةُ الرسالةِ والأنبياءِ، ابنةُ البضعةِ الزهراء، ستبقى تزلزلُ عروشَ الطّغاة، فها هي في الشّام، وخوارجُ عصرنا تتساقطُ بفضلِها، وبفضلِ الدّماءِ الزكيّات بكربلاء.





## أهم المواقع الجغرافيّة في مسيرة الإمام الحُسين الله المُ المُعانِ الله المُعالِم المُعالِم المُعالِم المُعالِم

أ.د عبد الإمام نصّار ديري

كليّة التربية للعلوم الإنسانية - قسم الجغرافية

عبر الامتداد الصحراوي الكبير لصحراء شِبه الجزيرة العربية، وفي ٨ ذي الحجّة سنة ٦٠هـ (١/ ٩/ ٩/٥م)، بدأت أعظمُ رحلةٍ في التاريخ، رحلةُ الإباءِ والشموخ، ورحلةُ الحقِّ ضدَّ الباطل، رحلةٌ كانت نتائجُها معروفةً، ولكنّ الإيمانَ بالمبادئِ كانَ أقوى.

بلغت المسافةُ التي قطعَها الإمامُ الحُسين اللهِ (١٤٧٠كم)، واستغرقت الرحلةُ (٢٣)يوماً، إذ انتهت في ٢ محرّم سنة ٢١ه (٣/ ١٠٠/ ١٨٠م)، لتبدأ رحلةُ الخلود.

تتميّزُ صحراء شبه الجزيرة العربيّة بقساوةِ ظروفها المناخيّة والبيئيّة، بحكم موقعها في المنطقة المداريّة، وشِبه المداريّة، فضلاً عَن طبيعةِ وسائل النقل المعتمِدَة على الحيوانات، ما جعلَ من رحلةِ الإمامِ تأخذُ خطّاً معيّناً، إذ تتوفّر مصادر الماء بشكل خاصِّ.

يتضَّحُ مِن التتبُّعِ الجغرافيِّ أنَّ خطَّ الرحلةِ انحصرَ بينَ وادي الرَّمَّة من جهةٍ، وبينَ حائل والمدينة المنورة من جهةٍ أخرى، وأنها دخلت العراق مِن حدودِه

الجنوبيّة الغربيّة.

مرَّ الإمامُ الحُسينُ اللهِ خلال مسيرته بـ(٣٨) موقعاً، وكانَ مرورُ الإمامِ المَّمِ الخُسينُ اللهِ خلال مسيرته بـ(٣٨) موقعاً والتزوّدِ بالمياه؛ لذلكَ شملت المعلوماتُ الجغرافيّةُ (٢٧) موقعاً فقط، وهي:

- التنعيمُ: وهو وادٍ في شرق مكّة، يبعدُ بـ١٣ كم، ويبعدُ عن المسجدِ الحرام ٢كم، وسمّي بهذا الاسم؛ لوجودِ جبل الناعم القريبِ منه.
- وادي العقيق: يقعُ غربَ مكّة، سُمّي نسبةً إلى جبلٍ صغيرٍ فيه، سكنَه الإمام إلى وصولاً إلى المنطقة التالية، (ذات عِرق).
- ذاتُ عِرق: هي منطقةُ على طريق مكّة، يدخلُ منها العراقيّون، توقّفَ فيها الإمامُ اللهِ مدّة يومين.
- الصِّفَاح: منطقةٌ تقعُ شمالَ الطريقِ بينَ مكّة وكربلاء، وتبعُدُ عن المسجدِ الحرام بحدود ٢٨كم ، والصِّفَاح هي الأرضُ المجاورةُ لسفحٍ جبليٍّ، وفي هذه المنطقة التقى الإمامُ طِينُ الشاعرَ الفرزدق.
- -الغَمرةُ: منطقةٌ تقعُ في طريقِ مكّةَ إلى العراق، وهي أرضٌ منخفضةٌ، يغمرُها الماءُ، ومعناها الأصليّ محلّ اجتماع النّاس، وتراكمُ الأشياء.
  - المعدنُ: منطقةٌ بينَ مكّة والعراق، مرّ بها الإمام اللير.
- العُمْق: منطقةٌ يسكُنها بني غطفان بينَ مكّة والعراق، وهي منطقةٌ ذاتُ آبار وعُيونٍ.

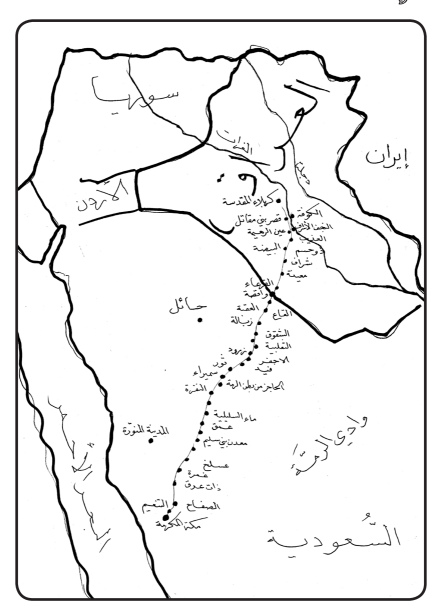
- السّليليّة: منطقةٌ على طريقِ مكّة والعراق، وهو وادي لقبيلة غطفان، وعُرفت هذه المنطقة باسم (سليل بن زيد)، فيها ماءٌ وآبارٌ كثيرة.
- النُّقرة: منطقةٌ على طريقِ مكّة إلى العِراق، تقعُ على مفترقِ طُرقٍ، فيها آبارٌ وبرك مياهٍ.
- الحاجِز أو الحاجِر: منطقةٌ تقعُ بينَ مكّة والعراق، وملتقى طريقي الكوفة والبصرة، عند المسير إلى المدينة، ومعنى الحاجز، الموضعُ الذي تُحجَزُ فيهِ المياه، وفي هذهِ المنطقة تسلّم الإمامُ اللله كتابَ مسلم بنِ عقيلِ الله من الكوفة.
- أَجْفَر: وتقعُ على أطرافِ الكوفة، ومعناها البئر الواسعة، فيها ماءٌ وشجرٌ كثيرٌ.
- الْخُزيميَّة: منطقةٌ تقعُ على الطريقِ بينَ مكَّة والكوفة، سُمَّيت نسبةً إلى خُزيمة بن حازم، تكثرُ فيها المياه والأشجار والدُّور.
  - أقْسَاس: اسمُ قريةٍ في الصّحراء قربَ الكوفة.
- بُستانُ ابن مَعْمَر: وهو بستانٌ يجمعُ وادي نخلةَ اليهانيّة، ووادي نخلةَ الشاميّة.
- زَرُود: هي منطقةٌ على طريقِ الكوفة، أرضٌ منبسطةٌ، رمالهُا حمراء، غيرُ متهاسكةٍ، وهي امتدادٌ طبيعيٌ لصحراء التتفون، وبها أنّ أرضَها رمليّة، فإنها تبتلعُ الماء؛ لذلك سُمّيت بهذا الاسم (زرود) أي البالوعة، وفي هذه المنطقة التقى الإمامُ ليلي وهير بن القين البَجَلي وهيئه ، وأُخبِرَ بمقتلِ مسلم بنِ عقيلٍ،

وهانيء بن عروة ليليلا.

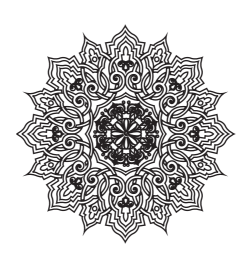
- التَّعلبيَّة: منطقةٌ قرب الكوفة مرَّ بها الإمامُ السِّوهو في طريقِهِ إلى كربلاء، التقى فيها بالطرمَّاح، وأسلمَ فيها رجلٌ نصر انيُّ وأمُّه.
- الشَّقِيق: منطقةٌ قُربَ الكوفةِ، كانت لبني أسدٍ، فيها بئرُ ماءٍ، وبِركةٌ، وكانت تنزلُ بها القوافلُ التجاريّةُ.
  - زُبالة: منطقةٌ على طريق الكوفة، ومعناها الموضع الذي يجتمعُ فيه الماء.
    - بَطنُ العَقبة: ومعناها الجبل الممتد، هي منطقةٌ على طريق الكوفة.
- القَاع: منطقةٌ على طريقِ الكوفة، تقعُ بينَ زُبالة والعقبة، أرضُها سهلةٌ، وفيها ماءٌ ودور، وتنزلُ فيها القوافل.
- واقِصةٌ: منطقةٌ تقعُ بينَ مكّة والكوفة، وتبعدُ عن الكوفة مسيرة ثلاثة أيام، وقد مرَّ بها الإمامُ اللي في مسيره إلى كربلاءَ.
- شَرَاف: ومعناها الموضعُ المرتفعُ، وتقعُ على طريق مكّة والكوفة، وهي منطقةٌ يكثرُ فيها الماء والأشجار، وفي هذه المنطقة أغلقَ الحرُّ بن يزيد الرياحيّ الطريقَ على الإمام الحُسين للماليم.
- ذو حُسَم: هي منطقةٌ بينَ مكّة والكوفة، فيها الجبل المسمَّى بحُسَم، اتجهَ إليها الإمام طِينٌ عندما بدأت تظهرُ بوضوح طلائعُ جيشِ الكوفةِ القادِم لقتاله.
- البيضةُ: هي منطقةٌ بينَ واقصة وأرض الهجانات، وصلها الإمام الله عندما سلك طريقاً آخَر غير الطريق الذي كان يسلُكه، إذ تياسَرَ عن طريق العُذَيب والقادسيّة.

- عُذيب الهِجانات: منطقةٌ قربَ الكوفة، سُمَّيت بالعُذيب لكثرة الماء العَذْب الموجود فيها، وهي لبني تميم، وتقعُ بينَ القادسيّةِ والمغيثة، وفي هذا الموضع ورد كتابُ ابنِ زياد إلى الحُرِّ يأمُرُه بالتضييقِ على الإمامِ هي ، ومَنْع قافِلَتِه مِن السَّيرِ.
- قَصْرُ مُقاتل: هي منطقةٌ تقعُ بينَ مكّة وكربلاء، وهي قصرٌ لمقاتلِ بن حسّان، وتقعُ بينَ عينِ التَّمرِ وقطقطَانة.
- كربلاء: هي المحطّةُ الأخيرة في مسيرة الإمام الحُسين الله ، ونزل الله جنوبها على بعد ٣ كم شرقاً، و٢كم جنوباً.

سارَ الإمامُ ﴿ اللهِ خلالَ مسيرته بمعدّلِ سرعةٍ مقدارُها ( ٦٣،٩١ كم / يوم) ، وأكبر مسافة قطعَها في اليومِ الواحد هي ( ١٤٤ كم)، وأقلّ مسافةٍ هي (١كم) بينَ نينوى والطّفّ.







### مِن أقدمِ الحُسينيَّاتِ وأشهرِها في مدينة البَصرَة

د. عبد الجبار عبود الحلفي

جامعة البصرة -الإدارة والاقتصاد

لَكُلِّ أُمَّة إرثٌ حضاريٌّ وهويّةٌ خاصّةٌ بها، وقَد دَأبَت الشعوبُ على إبرازِ تلكَ المعالمِ والمنجزات؛ لتعطيَ انطباعاً عَن مكانتِها وهوِّيتِها، والتراثُ الاسلاميُّ البَصريُّ زاخرٌ بالعَطاءِ، إذْ للبصرةِ مكانةٌ ممَّزةٌ في التاريخ الإسلاميِّ عامّة، وفي التراثِ الحُسينيّ خاصّة، فِهي إحدى الحواضر الإسلاميّة التي خَرَّجَت الكثيرَ مِنَ العُلماء، ومدرسةٌ مِن المدارس الفكريّةِ التي كانَ لها دورٌ مميَّزٌ، ولها بعدُ مواقفُ مشرّفةٌ معَ أهلِ البيتِ على، فقبيلةُ عبدِ القيس، وبكر بن وائل، كان لهما موقفٌ مساندٌ للإمام عليٌّ الله في معركةِ الجَمَل، ومنها تقدّم عدَّةٌ مِن أصحابِ الإمام الحُسين اللير، فبذلُوا أنفسَهم دونَه اللير، ولعلَّ ما يميِّزُ البصرة عَن بقيّة المُدن الإسلاميّة، وفي القضيّة الحُسينيّة بالذّات، أنَّ آخر رجل استشهد من أصحاب الحُسين الله هو مِن أهلها، حسب ما ذكرتْهُ المصادرُ الموثوقة، إذْ إِنَّ (الهفهافَ بنَ المهنَّدِ الراسبيِّ) آخرُ مَن وَصَلَ إلى أرض المعركةِ، إذْ ارتحلَ مِنَ البصرةِ لِيَلْتحقَ بركبِ الإمام الخُسين طِيرٌ، لكنَّ بُعدَ المسافةِ لم تسعِفْه في الوصولِ مبكِّراً، إذْ وصلَ بَعْدَ أن انتَهَت معركةُ الطفِّ، فسألَ عَن الإمام الحُسين اللهِ ، فقيلَ له: أَمَا ترى رأسَه على الرُّمحِ !! فتفاجَأ بالحدَثِ الجَلل، وراح يضربُ بسيفِه الأراذلَ مِن الأمويّين، فقَتل مَن قَتل، ثمَّ استُشهِد.

وقد استمرَّ الولاءُ الحُسينيُّ إلى وقتِنا الحالي، فالكثيرُ مِن تراثِ البصرةِ، حافلٌ بالمعالمِ، والمجالسِ، والشخصيّاتِ الحُسينيّة، التي كانَ لها قدَم صدقٍ معَ الإمام الحُسين لليِّ، وسجّلوا أسهاءَهم بأحرفٍ مِن نورٍ على جبينِ التاريخ.

مِن هنا امتازت مدينةُ البصرةِ بكثرة مجالسِ العَزاء على الإمام الحُسين اللهِ التي سُمِّيَت فيها بعد بالحُسينيَّات.

وفي هذه المقالة سنوجزُ ذكر أهم تلك الحُسينيّاتِ وأقدمَها ، ومع ذلك فإنّنا قد لا نفي بالغَرضِ المطلوب، إذ لا يتسع المجال لذكر جميع تلك الحُسينيّات، وممّا تلطف الإشارةُ إليه أنّ في البصرة مقهى أسّست منذ ثلاثينيّاتِ القَرن الماضي، يأتي إليها خطباءُ المنبرُ الحُسينيّ، تقعُ في سوقِ المقام، فيذهبُ إليها أصحابُ الحُسينيّات قبلَ حلولِ عاشوراء للاتفاقِ معَ الخطيب (القارئ)، ومعظمُ هؤلاءِ الخطباء هُم مِن مُدن النّجف، كربلاء، الدّيوانية، السّهاوة، وهذه الحسينيّات كها يأتي:

١ - حسينيّةُ الشّيوخ: تقعُ في ناحيةِ النّشوة - شطّ العرب، أُسِّست في ثلاثينيَّاتِ القرن العشرين، أشهرُ الخطباءِ فيها الملّا عبد الحيّ الملّا مُحسِن.

٢ حسينيّةُ الحاج جميل ميرزا حمزة: تقع في محلّةِ بريهة، قرب المدرسة الإيرانيّة انذاك، أُسِّسَت في نهاية الأربعينيَّاتِ مِنَ القَرنِ الماضي، وأشهر الخطباء فيها الشَّيخ كاظم السَّماوي (حاملُ مروحة الخُوص).

وكانت تُقام بعدَ قراءةِ مقتلِ الإمامِ الحُسين الله وقت العصرِ (تشابيه)، وهي مِن أشهر التشابيه في شطِّ العَرب، وربّها في البصرة، إذ يتمُّ تشبيهُ المعركةِ بينَ أصحاب الإمام الحُسين الله والجيش الأُموي بصورةٍ دراميّة - تراجيديّة، حتى أنَّ النّسوة في المنطقةِ يشتدُّ تأثُّر هُنَّ، وقد يبقى بعضُهنَّ دونَ عشاء حُزناً وألماً.

٣- حسينية الفريدون: تقع في جزيرة الفيحاء - شط العرب أسست في العام ١٩٣٥م، أشهر الخطباء فيها، الشيخ محمد حسين.

٤ حسينيّةُ الحلاف: تقعُ في محلّةِ المفتيّة، أسّست في ثلاثينيّات القَرن العشرين، أشهرُ الخطباءِ فيها الشَّيخ محمّد عليّ الحلفيّ، مدير مدرسة محمّد الجواد الدينيّة حالياً. (في النّجف الأشرف).

0 - حسينيّةُ الحاج (جيتا باي كوكل): تقعُ في محلّةِ الخندق - الدّواسة، أُسّست في أربعينيّاتِ القرن الماضي، مؤسّسها الحاج (جيتا) الهندي الجنسيّة، أعدمه النّظام المباد في العَام ١٩٧٣م بتُهمة التَّجسس ظلماً؛ لأنَّه مِن محبّي أهل البيت عليم، وأشهرُ الخطباء فيها الشَّيخ أحمد الوائليّ عليمًا.

7- حسينيّةُ الحاج داود العَاشور: أُسِّست في الثلاثينيّات من القرن العشرين، في قضاء (أبي الخصيب)، أُعيدَ نشاطها وترميمها في عام ١٩٩١م، قرأ فيها عددٌ مِن القرّاء، ونشطت الحُسينيّة بعد سقوط النّظام البعثي.

من قرائها الشيخ مرتضى الشاهروديّ، السّيّد محمّد باقر الفاليّ، والشّيخ جعفر الإبراهيميّ، وغيرهم.

٧- حسينيّةُ الحاج (أبو خضير): تقعُ في محلّة الرّباط الكبير، أسّست قبل

العام ١٩٥٠م، والقرّاء فيها كثيرونَ، تُركت لأسباب معيّنة في نهاية السَّبعينيَّات مِن القرن الماضي.

٨ حسينيَّةُ الحاج على مشيمش: أُسِّست في الخمسينيَّات مِن القرن الماضي،
من الخطباء المشهورين فيها السيّد مير محمّد القزويني عِهْم.

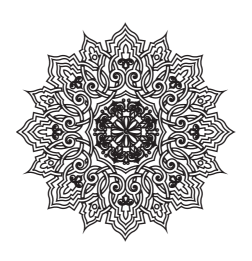
9- حسينيّة المربد القديم، في الزبير -المربد القديم، أُسِّست عام ١٩٥٦م، وتعرّضت للكثير من المضايقات مِن قبل النظام، فأُغلقت، وأُعيد فتحها وممارسة أنشطتها في عام ١٩٩٦م تقريباً، إذْ أُقيم فيها أوّل مهرجان (مَولد) بمناسبة ولادة السيدّة فاطمة الزهراء شي في أيّام اللانظام الحاكم، عام ١٩٩٨م، ولعلّه الأوّل من نوعه في المحافظة، وربّم البلد، وماتزال أنشطتُها عامرة.

١٠ حسينيّة سيّد داود: نهر خوز - أبو الخصيب - أسّست سنة ١٩٥٧م.
١١ - حسينيّةُ الحاجّة خديجة: في محلّة العبّاسيّة، أُسّسَت سنة ١٩٦٤م على شارع الجزائر (جانب العبّاسيّة)، أشهرُ خطبائها السَّادة آل شبّر.

العالية: أشهرُ الخطباء فيها: الشّيخ محمّد رضا الحلفيّ، والسّيد عزيز الشّرع عِشْ. العالية: أشهرُ الخطباء فيها: الشّيخ محمّد رضا الحلفيّ، والسّيد عزيز الشّرع عِشْ. ١٣ - حسينيّةُ السّهلانيّ: محلّةُ حيّ الحُسين (الحيانيّة)، شارع التأميم، أُسّهر القُرّاء فيها الشّيخ شريف أبو علي عِشْ.

ولم نتطرّق إلى الجوامع في البصرة؛ لأنَّ ذلك خارج نطاق الموضوع على الرَّغم من أنَّ هذه الجوامع تُقام فيها التَّعزية على الإمام الحُسين عليم.





## المنبرُ الحُسينيُّ وتأثيرُه في الواقع البصريُّ

هاني نمر - مركز تراث البصرة

على الرّغم من الظّروف الصَّعبة التي مرّت بها البصرة خصوصاً والعِراق عمو ماً، سواء كانت السّياسيّة منها أم الاجتاعيّة، فإنّها لم تستطع أنْ تؤثّر على انتشار ظاهرة المنبر الحُسينيّ، أو تقضى عليه، إذْ بات وجودُه وديمومتُه مُتَّصلَين بديمو مة الحياة في الأوساط الإسلاميّة الشّيعيّة، فقد شاءت القدرة الإلهيّة أنْ يستمرّ المأتم الحُسينيّ وأنْ يدوم، وأنْ لا يقتصر على حِقبةٍ زمنيَّةٍ معيّنةٍ، وأنْ لا ينضُبَ مَعِينُهُ أو يتلاشى، لما لهُ مِن دورِ نهضويٍّ كبير امتدَّ معَ تاريخ الأمَّة الإسلاميّة والإنسانيّة جميعاً، فقد اكتسبَ المنبرُ الحُسينيُّ قُدسيَّتهُ هذه منذُ نشأتِهِ الأولى بُعيد استشهاد الإمام الحُسين اللِّه عام ٢١ه، عندما أُخِذَ الإمامُ زين العابدين الله ونساء أهل البيت الله سبايا إلى الكوفة والشَّام، فصار الإمام زين العابدين الله وعمَّته العقيلة زينب الله يخطبون في النَّاس في كلِّ مدينة حطُّوا فيها، ليبيَّنوا الحقائق الأليمة للواقعة، وقد اكتسبَ قدسيَّته أيضاً ممَّا وردَ من روايات وأخبار وممارسات عنِ الأئمّةِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى التَّواتُر، وحثَّت الشَّيعةَ على إقامة مجالس العزاء للإمام الحُسين ﴿ والبكاء عليه، ومنها ما ورد عن الإمام زين العابدين على أنَّه قال: «أيَّها مؤمن دمعت عيناه لقتل الحُسين

ابن علي دمعة حتى تسيلَ على خدِّه بوَّأَهُ اللهُ بها في الجنّة غُرَفاً يسكُنُها أحقاباً»، وعن أبي هارونِ المكفوف، قال: دخلت على أبي عبد الله طلخ فقال لي: أنشدني، فأنشدتُهُ، فقال: لا، كما تنشدون، وكما ترثيه عند قرره، قال: فأنشدتُهُ:

أُمــرُرعـلى جَــدَثِ الحُسين فقـل لأعـظـمِـهِ الـزّكـيّـة قال: فلمّ ابكى أمسكتُ أنا، فقالَ: مُر، فمررتُ، قال: ثمّ قال: زِدني زِدني، قال: فأنشدتُهُ:

مريم قُومِي فاندُبي مَولاك وعلى الحُسين فأسعِدي ببكاكِ قالَ: فبكى وتهايج النّساء، قال: فلمّ أنْ سكتنَ، قال لي: يا أبا هارون مَن أنشدَ في الحُسين الله فأبكى عشرة فله الجنّة، ثمّ جعل يُنقِص واحِداً واحِداً، حتى بلغ الواحد، فقالَ: مَن أنشد في الحُسين فأبكى واحداً فلهُ الجنّة، ثمّ قال: مَن ذكرهُ فبكى فلهُ الجنّة، ومِن تلك الوصايا وغيرها أخذ الشّيعةُ مشروعيّتهم في الجِفاظ على استمراريّة المنبر الحُسينيّ بينَ أوساطهم.

ظلَّ المنبرُ الحُسينيُّ عطاءً يتجدّد، ومعيناً لا ينضُب، على الرّغم من تلك الصّعاب والموانع، التي اعترضت مسيرته، ومنها تعاقب الحكومات الظّالمة على العراق – والبصرة بشكلِّ خاصِّ – التي كان همُّها القضاء على ظاهرة المنبر الحُسينيّ، لما حقَّقَهُ من أهدافِ استراتيجيّةٍ إيجابيّةٍ على الواقع منذ تأسيسه، إذ ترجم المنبر الحُسينيّ ثورة الإمام الحُسين علي ورسالته العظيمة، مبيّناً مبادِئها التّوريّة والأخلاقيّة والإنسانيّة السّامية، التي أقضّت مضاجع الظّالمين وأرّقتهم.

برز في البصرة خطباء أكفاء، امتلكوا وعياً دينياً واسعاً، ومعرفة علمية متنوّعة، ومن بين أولئك الخطباء الأفذاذ، السّيّد مهدي الخطيب، والشّيخ محمّد حسن الدّكسن، والشّيخ حسن فرج الله، والشّيخ عبد الأمير المنصوري، وغيرهم، وهم من علماء البصرة وأعلامها، كان لهم قصب السّبق في إحياء شعائر العزاء لأبي عبد الله الحُسين للله في البصرة، تمكّنوا خلالها من رفع المستوى الفكريّ والمعرفيّ للنّاس في المسائل الإسلاميّة العامّة والخاصّة.

وقَدِمَ إلى البصرة أيضاً مِن باقي مدن العراق الأُخر، الكثير من الخطباء الأعلام، نذكرُ منهم، الشّيخ عبد الحُسين الحجّار، والشّيخ سلمان الأنباري، والشّيخ محمّد على القسّام، وعميد المنبر الحُسينيّ الشّيخ الدّكتور أحمد الوائلي (رحمهم اللهُ جميعاً)، فقد صَدَحت حناجرُهم بذكر الإمام الحُسين الله، وييّنوا أهداف ثورتِه النّبيلة على منابر المساجد والحُسينيّات البصريّة.

أدّى ارتقاء المنابر من خطباء نوعيّين يتمتّعون بإمكاناتٍ علميّةٍ مرموقةٍ إلى اهتهام الطّبقة الواعية من روّاد المنبر الحُسينيّ بالخطيب النّاقد والمعالج لمشاكل البلاد والعباد، فصاروا يقصدونه طلباً للمعرفة، وانتهالاً للثّقافة والأفكار الإسلاميّة الأصيلة، إذ لم يكتفِ خطيبُ المنبر الحُسينيّ برثاء الإمام الحُسين الإسلاميّة والاقتصار على الجانب العاطفيّ للمصيبة فقط، ولم يقتصر اليضاً على جانب الوعظ والإرشاد الدّينيّ فحسب، بل راح يُعالج مختلف شؤون حياة الإنسان المسلم واهتهاماته، وتبنّى مسألة النقد البنّاء من خلال رصد مشاكل

الواقع بأبعاده المختلفة؛ لتشخيص العلل، والخلل، وطرح الحلول النّاجعة لها، ومناقشتها من باب الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر، إذ إنّه يمثّل الهدف الأصيل الذي من أجله خرج الإمام الحُسين ( الله ، وقدّم نفسه وأهله قرباناً له ، إذ قال: «إنّي لم أخرج أشِراً ولا بَطِراً، ولا مُفسداً ولا ظالماً، وإنّما خرجتُ لطلب الإصلاح في أمّة جدّي رسول الله عَلَيْهِ ... » .

كان لبعض الأُسَر العلميّة البصريّة دورٌ واضحٌ وجليٌّ في المحافظة على ديمومة واستمراريّة أداء المنبر الحُسينيّ؛ لدوره التوعوي الهادف، ومِن بين تلك الأُسَر العلميّة البصريّة العريقة والأصيلة، أسرةُ آلِ الصَّافي، وأُسرةُ آلِ الظفّر، وآلُ القروينيّ، وآلُ السَّهلانيّ، المظفّر، وآلُ القرينيّ، وآلُ السَّهلانيّ، وغيرها الكثير ممَّن يطولُ المقامُ بذكرهم.

وممّا يجبُ الإشارةُ إليه، والوقوف عنده، أنَّ طريقَ المحافظةِ على المنبر الحُسينيّ وديمومته لم يكن مُعبَّداً بالورود، بل كان مليئاً بالأشواك، التي زرعها الظَّلُون والحاقدون، ضدَّ نهجِ أميرِ المؤمنينَ الإمامِ عليِّ طِيعٌ وذرِّيّته، فقد قَدَّم الشّيعة من أجل بقائه الكثير من الدّماء الطّاهرة والزّكيّة منذ تأسيسه حتّى يومنا هذا، إذْ تعرّضَ الجميع للمطاردات والقتل من السُّلطات، بدءاً من الخطباء الذين حازوا وسامَ الشّهادةِ والخلود، وسطّروا أروع معاني الفداء والتّضحية في سبيل نهج الإمام الحُسين هيه وديمومة منبرِهِ الطّاهر، فقد قدّمت البصرة في سبيل نهج الإمام الحُسين هيه وديمومة منبرِهِ الطّاهر، فقد قدّمت البصرة

من أبنائها الخطباء قرابينَ، من مثل الشيخ الخطيب عبد الرؤوف الدَّكْسِن(١١)، والشيخ الخطيب عبد الزهرة التميميّ (٢) (رحمهما اللهُ) في سبيل القضيّة الحُسينيّة، ومروراً بالأسرِ العلميّة التي احتضنت المنبرَ الخُسينيّ، وانتهاءً بروّاد المنبر الحُسينيّ، والمصلّين في المساجد والحُسينيّات التي تُعقد فيها مآتم الإمام الحُسين الله في البصرة، وتعدّى ظلم السُّلطات وحقدهم على المنبر الحُسينيّ، وعداؤهم له إلى انتهاك حرمة المساجد والحُسينيّات، تارةً بإغلاقها وأخرى بتهديمها، ولا يخفى ذاك الخوف والرُّعب والتَّهجير الذي مارسَهُ أعداء الإمام الحُسين اللِّيمِ ومنبره الصَّادح بالحقِّ على شيعتِهِ ومحبِّيه، الذين ظلُّوا على العهد باقين لنصرته وإحياءِ ذكرِهِ، نعم فقد قدّم الجميع تضحياتٍ كبيرةً من أجل المحافظة على ذلك النّبع الصَّافي الذي اغترفَ منهُ الأحرار حتّى خلدوا في صفحات التّاريخ، وحافظوا على تلك الشّعلة النّورانيّة التي ما فتئت تتوهّج عبر الدّهور والسّنين. واليوم نعيشُ ثمرات تلك الدّماء والدّموع التي اتّحدت لترسمَ لنا لوحةَ

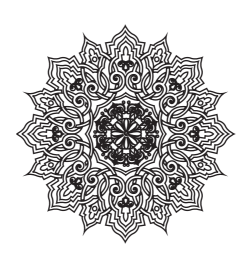
الصّبر والإباء والولاء، ممزوجةً بصيحاتِ المعزِّين والزَّائرين، بحناجر أتعبتها

<sup>(</sup>١) هو الشيخُ عبد الرؤوف الشيخ عسكر الشيخ حسين الدّكسن، من مواليد البصرة ١٩٢٢م، خطيبٌ وأديبٌ، استُشهد في عام ١٩٨٨م، بحادث سيّارة أُعِدَّ لاغتياله في مفرق حيِّ الحسين(الحيّانيّة) في البصرة، بالقرب من كلّيّة التربية الرياضيّة في البصرةِ.

<sup>(</sup>٢) هو الشيخ عبد الزهرة حامد محسن التميميّ، من مواليد البصرة- الزبير ١٩٤٤م، خطيبٌ، وعالمٌ، اعتُقل بعد انتهائه من صلاتَي المغرب والعشاء، وأُخِذَ إلى جهةٍ مجهولةٍ، ولم يُعرَف مصيرُهُ إلّا بعد ستِّ سنواتٍ مِن اعتقاله، وقد أُبلغ أهلُه عام ١٩٨٨م، بإعدامه بعد اعتقالِهِ بشهرِ واحدٍ.

السِّنين العُجاف، وهي تقول: (لبّيك يا حسين، لبّيك يا حسين)، ويرى العالمُ اليوم الدُّور الرِّياديُّ لأهالي البصرة في إحياء ذكرى الإمام الحُسين (إلله ابتداءً من الحضور الكبير في مجالس العزاء، واستقطاب الخطباء الكبار والرّواديد المعروفينَ، الذين وجدوا ضالَّتهم في البصريّين لما يملكونه من حبٍّ والتزام في حضور مجالس التّعزية - كما في السَّابق -مروراً بنصب مواكب الخدمة، والتحضير لزيارة أربعين الإمام الحُسين الله (الظّاهرة الحُسينيّة العالميّة)، التي فاز أهالي البصرة بكونهم أوّل من يشرع بإحياء هذه الشعيرة العظيمة من خلال انطلاقهم بالزّحف نحو كربلاء المقدّسة، قاصدينَ المولى أبي الأحرار الإمام الحُسين اللي، وكذا تأسيس المعاهد الخاصّة بتعليم وحفظ القرآن الكريم، وتشييد دور ومؤسّسات كفالة ورعاية الأيتام، وبناء المدارس الدينيّة، والمؤسّسات، والمراكز الفكريّة والثقافيّة، التي تُعنى بإحياء تراث أهل البيت الله وشيعتهم، وبالفعل فقد أثمرَ المنبرُ الحُسينيّ ما كان مرجوًّا منه، وتحقُّق ما خافه الظَّالمون والمعادون لمنهج الحُسين اللهِ، فكانَ كلُّ هذا التَّحدّي للسَّلطات والحكومات الظَّالمة على مرِّ السِّنين من قبل الشِّيعة، ما هو إلَّا نتاج المنبر الحُسينيّ الهادف وتأثيره في النّاس.





# الإمامُ الحُسينُ لي في الفكر العالمي

أ. د. حسين علي المصطفى
جامعة البصرة -كليّة التربية

ألقت ثورةُ الإمامِ الحُسين الله بظلالها الواسعة، على الفِكر والمفكّرين في العالم، وأدَّت إلى التقاءِ الفِكر الإسلاميّ والفِكر المسيحيّ، وكذلك فكرُ الدِّياناتِ الأخر، وحتى فِكرُ الشّخصيّاتِ الحرّة، ومِن ثَمَّ وصل الجميع إلى نتيجةٍ واحدةٍ، مُفادها أنَّ رسالةَ الحقّ، والاستجابة لنداء السّاء، وكلمة الله، والنّضال في سبيلها، لهو أمرٌ رائعٌ ومصيريٌّ، يوحد كلمة العباد مها اختلفت الأجناس والعقائد.

يمكنُ تقسيم آراء المفكّرين في قضيّة ثورةِ الإمامِ الحُسين ﷺ إلى عدّةِ الإمامِ الحُسين ﷺ إلى عدّةِ اتجاهاتٍ، نستطيعُ حصرَها بالآتي:

الاتجاهُ الأوَّلُ بهضةُ الإمامِ الحُسين اللهِ ثورة إصلاحيّة عامّة: أي أمَّا أرادت تغيير النّهج الأموي الذي تبنّاه يزيد، الذي أراد الإمامُ الحُسين اللهِ فضحَ زَيفِهِ، وبُعدِهِ عن الإسلام الذي جاء به الرَّسولُ الأعظمُ عَلَيْهِ.

ولنا أنْ نستشهد بأقوال بعض المفكّرين في هذا المجال، ومنها:

الزَّعيم الهنديّ غاندي، الذي تأثَّر بشخصيّةِ الإمامِ الحُسين (اللهِ تأثُّراً حقيقيًا، فخاطب شعبَه بقوله:

«تعلّمتُ مِن الحُسينِ كيف أكونُ مظلوماً فأنتصر ... لقد طالعتُ بدقّةٍ حياة الإمام الحُسين هي شهيد الإسلام الكبير، ودقّقت النّظرَ في صفحات كربلاء، واتّضح لي أنَّ الهندَ إذا أرادت أنْ تنتصر فعليها أنْ تقتديَ بالإمام الحُسين هي ».

الألماني ماربين، في كتابه السّياسة الإسلاميّة «إنَّ الحُسين على كانَ يبثُّ روحَ الثَّورة في المراكز الإسلاميّة المهمّة، كمكّة والعراق، وأينها حلَّ، فازدادت نفرةُ قلوب المسلمين التي شكّلت مقدّمة الثّورة على بني أُمية».

الكاتب الإنكليزي موريس دوكايري: «مِن المعلوم أنَّ الحُسين اللهِ ضحّى بنفسِه، لصيانةِ شرفِ وأعراض النّاس، ولحفظِ حرمةِ الإسلام، ولم يرضخ لتسلّط ونزوات يزيد، إذن تعالوا نتخذه لنا قدوةً، لنتخلّصَ مِن نير الاستعهار، وأنْ نفضّلَ الموت الكريم على الحياة الذّليلة».

الاتجاه الثّاني: نهضةُ الإمامِ لحُسين الله مثالُ التّضحية والخلود، وهذا واضحٌ من بداية رحلة الاستشهاد من مكّة وحتى كربلاء.

ونستشهد لهذا الاتجاه ببعض الأقوال، منها:

المستشرق الفرنسي لويس ماسينون: «لقد أخذ الحُسينُ المُخعلى عاتِقِه مصيرَ الرُّوحِ الإسلاميّة، وقُتلَ في سبيل تحقيق هذا الهدف فوق بِطاحِ كربلاء».

المستشرق الأميركي غوستاف غروينيام:

«إِنَّ واقعة كربلاء ذات أهميّة كونيّة، فلقد أثّرت الصُّورة المُحزنة لمقتلِ الحُسين اللِيِّ ذلك الرَّجل النَّبيل الشُّجاع في المسلمين تأثيراً لم تبلغه أيَّةُ شخصيَّةٍ

إسلاميَّةٍ أخرى».

الألماني ماربين في مقولةٍ أخرى: «قدَّم الحُسين الله درساً في التَّضحية والفداء، من خلال التَّضحية بأعزِّ النَّاس لديه، ومن خلال إثبات مظلوميّتِه وأحقيّته، وأدخل الإسلام والمسلمين إلى سجلّ التّاريخ ورفع صيتَهُما».

الكاتب الإنكليزي السّير برسي سايكس في كتابة تاريخ إيران، ردَّ على مَن يُشكِّكُ بتضحية الإمام الحُسين الله وأنَّها لمنافع دنيويَّة بقوله: «إنْ كان الإمام الحُسين الله قد حارب من أجل أهداف دنيوية، فإنَّني لا أُدرك لماذا اصطحب معه النّساء والأطفال والصّبية؟ إذن العقل يحكم أنَّه ضحّى فقط من أجل الإسلام».

الاتجاهُ الثالث: الإشادة بشجاعة الإمام الحُسين اللي بكونها أسمى شجاعةٍ عرفها التّاريخ، ومن هذه الأقوال:

الآثاريّ الإنكليزي وليم لوفتس: «لقد قدَّم الحُسين بن عليّ الله أبلغ شهادة في تاريخ الإنسانيّة، وارتفع بمأساته إلى مستوى البطولة الفذّة».

الكاتب فردريك جيمس: «إنَّ نداءَ الإمامِ الحُسين اللهِ ، وأيِّ بطلٍ شهيدٍ آخر هو أنَّ في هذا العالم مبادئ ثابتةً في العدالة والرَّحة والمودّة لا تغيير لها، ويؤكّد لنا أنَّه كلّما ظهر رجالُ للدّفاع عن هذه الصّفات، ودعا النّاس إلى التمسّك بها، كُتِبَ لهذه القِيم والمبادئ الثباتُ والديمومة».

توماس كارليل (صاحب كتاب الأبطال): «أسمى درسٍ نتعلّمه من مأساة

كربلاء هو أنَّ الحُسين طِيهِ وأنصاره كان لهم إيهانٌ راسخٌ بالله، وقد أثبتوا بعلمهم ذاك أنَّ التّفوّق العددي لا أهميّة له حين المواجهة بين الحقِّ والباطل، والذي أثار دهشتي هو انتصارُ الحُسين طِيهِ رغم قلّة الفئة التي كانت معه».

برسي سايكس وإعجابه ببسالة وشجاعة الإمام الحُسين المِسُوصحبه بقوله: «إنَّ الإمامَ الحُسين المِسُوصحبه بقوله الوَمنة، عزموا على الكفاح حتى الموت، وقاتلوا ببطولةٍ وبسالةٍ، ظلَّت تتحدّى إعجابنا وإكبارنا عبر القرون، حتى يو منا هذا».

الاتجاهُ الرَّابِع: نهضةُ الإمام الحُسين الله هي قدوةٌ لكلِّ الشُّعوب التي تريد التّخلّص من الظُّلم، ومن الأقوال في ذلك:

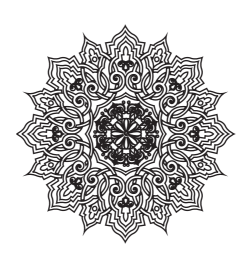
القسُّ المسيحيّ إنطوان بارا، صاحب كتاب الإمام الحُسين المِلِي في الفكر المسيحيّ: «لو كان الحُسين المِلِي لنا، لرفعنا له في كلِّ بلد بيرقاً، ولنصبنا له في كلِّ قريةٍ مِنبراً، وَلَدَعَوْنَا النَّاسَ إلى المسيحيّةِ باسم الحُسين المِلِي».

الكاتب جون أشر (في كتابه رحلة إلى العراق) يقول: «إنَّ مأساةَ الحُسينِ ابنِ عليِّ اللهِ، تنطوي على أسمى معاني الاستشهاد في سبيل العدل الاجتهاعيّ». توماس لايل: أيقنتُ أنَّ الورع الكامن في الحُسين وأتباعه، والحهاسة المتدفّقة منهم، بوسعها أنْ يَهُزَّا العالم هزَّاً، فيها لو وُجِّهاً توجيهاً صحيحاً، وانتهجا السُّبلَ القويمة».

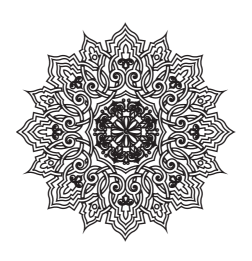
الرَّئيس السَّابق للمؤتمر الوطنيِّ الهنديِّ تاملاس توندون: «هذه التَّضحيات

الكبرى لشهادةِ الإمام الحُسين الله رفعت مستوى الفكر البشري، وخليقٌ بهذه الذكرى أنْ تبقى إلى الأبد، وتُذكر على الدّوام».

وأخيراً ماذا تعلم النّاس مِن هذه المدرسة، مدرسة الشَّجاعة والتّضحية؟ إنَّ هذو الملحَمة الإلهيَّة قدَّمت دروساً كبرى للإنسانيَّة على اختلاف مشاربها، أهمُّها تثبيتُ رسالةِ السَّهَاء، ودعواتُ الأنبياء هيُّ، وما جاؤوا به من قيم ومبادئ تسمُو بالإنسان، ثمَّ ما تجلّى على أرضها من قيم وعبر ومعانٍ تهزُّ الوجدانَ الحيَّ، وتوقظ الضميرَ النائم؛ لتبصِّرَهُ فجائعَ الواقع، ولتدفعهُ بقوّةٍ إلى الوقوفِ بوجهِ الظُّلمِ والظالمين، وهذا هو سرُّ الخلود لثورةِ الإمامِ الحُسين المن عبر التّاريخ.







# من عُيون الشّعر البَصريُّ في الإمام الحُسين الله

ارتأينا أن نذيّلَ هذا العطاء ببعضِ روائعِ الشّعرِ البصريّ في الإمامِ الحُسين السّعر وناصِيتَهُ. السّعر وناصِيتَهُ.

### ١ - ابنُ حمّادٍ البصريّ (١):

أبو الحسن عليُّ بن حمَّاد بنِ عبيدِ اللهِ بنِ حمَّادٍ، العدويُّ، العَبديُّ، البصريُّ. مِن شعراءِ أهلِ البيت ﷺ، وكانَ والدُّهُ حمَّاد كذلك، وقد ذكرَهُ ولدُّهُ عليُّ في شعره بقولِه من قصيدة:

وإنَّ العَبدَ عبدُكم عليًا كذا حمّادُ عبدُكم الأديبُ رثاكُم والدِي بالشِّعرِ قَبلي وأوصانِي بهِ أَنْ لا أَغِيبُ وابن حمّاد علمٌ من أعلام الشِّيعة، وفذُّ مِن أفذاذِها، ومِن صدورُ شعرائها، ومن حَفَظَة الحديث المعاصرينَ للشيخِ الصّدوق ونظرائه، وقد أدركه النجاشيُّ، وقال في رجالِه: قد رأيتُه.

وابنُ حمّاد مِن ناشرِي ألوية الشّعر، وعاقِدِي بنوده، ومنظّمي صفوفه...، وجامعي شوارده، وهو من المكثرينَ في أهلِ البيتِ علي مدحاً ورثاءً، ولقد أكثر وأطاب، وجاهرَ بمديحِهم، وأذاعَ.

جَمَعَ شعرَه فيهم صلواتُ اللهِ عليهم العلّامةُ السّماويُّ في ديوانٍ يربُو على

<sup>(</sup>١) تنظر ترجمةُ الشّاعر، وقصيدتُه في الغدير، للعلاّمة الأميني: ١٥٣/٤. بتصّرفٍ يسير.

في فنونِ الشّعر، وخطواتِهِ الواسعة في صياغةِ القَريض، كما أنَّه ينمُّ عَن عِلمِهِ في فنونِ الشّعر، وخطواتِهِ الواسعة في صياغةِ القَريض، كما أنَّه ينمُّ عَن عِلمِهِ المتدفّق، وتضلُّعِهِ في الحديث، بَذَلَهُ في بَثّ فضائلِ آلِ الله، وإقامَةِ الدَّعوةِ إلى سُننِ المُدى، فشِعرُه لسانُ حجاجٍ وبرهنة، لا سباحةٌ في الأخيلة.. ومِن روائعِه الشّعريّة، قصيدةٌ طويلةٌ في مَدْحِ أهل البيت على، وذِكر فضائِلِهم، قال نجمُ الدِّين العمري في [ المجدي ] في ذكر ولد زيد بن علي: أنشدني أبو عليِّ بن دانيال، وكانَ مِن ذي رحمِي عَلَى مِن قصيدةٍ أنشدَها إيّاهُ الشيخُ أبو الحسن عليُّ ابن حبيدٍ العبديِّ، الشاعرُ البصريُّ، عَلَى لنفسه.

أسائلتي عمّا أُلاقي مِنَ الأَسَى سَلِي اللّيلَ عنّي هَلْ أَجِنُّ إِذَا جَنّا؟! لِيُخبِرْكِ أَنّي في فنونٍ مِن الجَوَى إذا مَا انقَضَى فَنُّ يوكِّلُ بِي فَنّا وهذا هُوَ مطلعُ القصيدةِ، ثمَّ يخلُص إلى ذِكر الإمام الحُسين طِيرِ فيقول:



ظَنَنا بِكُم ظَنَّا فاخلفتُمُوا الظنَّا كأنجم ليل بينها البدرُ أو أسنًا وشِمرٌ عليهِ بالمهنَّد قد أَحنَى حسيناً فلا تقتُلْهُ يا شمرُ واذبحنا على الرُّمح مِثل الشَّمسِ فارقَت الدَّجْنَا وقد صبغَت مِن نحرِهِ الجيبَ والرُّدْنَا أُميَّةُ منَّا بعدَك الحِقد والضَّغْنَا وطِيفَ بِنا عُرضَ البِلادِ وشُتَّناَ وحُزنيهُم باقٍ مَدَى الدَّهر لايَفْنى وَأَخزَى الذي أَملا لهُ وبهِ استنَّا وأمنحُ مَن عادَاكُمُ السّبُّ واللَّعنَا ومِن مِنكُمُ بالمدْح أولى لأنَّكُم لَأكرمُ مَن لَبَّى ومَن نَحر البُدْنَا

أَيا ساكِني نَجدٍ سلامِي عليكُمُ أُمَثِّلُ مَـولايَ الحُسينَ وصحبَهُ فلمّا رأتْه أختُه وبناتُهُ تعلَّقنَ بالشِّمْرِ اللَّعينِ وقُلنَ: دَعْ فحزَّ وريدَيهِ وركِّبَ رأسَهُ فنادَت بطولِ الوَيل زينبُ أختُهُ ألا يا رسولَ الله يا جدَّنا اقتضَت سُبينًا كما تُسبَى الإماءُ بذِلَّةٍ ستَفنَى حَياتِي بالبكاءِ عليهمُ ألا لعنَ اللهُ الذي سَنَّ ظُلْمَهُم سأمدَحُكُم يا آلَ أحمدَ جاهِداً ٢-الشيخُ مَهدِي الحجّار (المتوفّى ١٣٥٨هـ)

هو الشيخُ مهدِي بن داود بن سلمان بن داود الشّهير بالحجّار، عالمٌ فقيهٌ وأديبٌ شهيرٌ، وُلِد عام ١٣١٨هـ، وكانَ والدُّه أُمِّيّاً، وكذلكَ جَدُّه، أمّا والدُّه فكانَ ينقلُ الحِجارةَ مِن أنقاضِها، غير أنّ الولدَ نشأ ميّالاً للعلم والأدب، فدرسَ المقدّمات، وهو ابنُ عشر سنوات، ونظمَ الشّعر في الخامسةَ عشرةَ مِن العُمر وبرعَ فيه، واختَلف على مشاهيرِ العُلماء، وتتلمَذَ على الزَّعيم الرُّوحي الشيخ أحمد كاشف الغطاء تثنُّ ، كما حضر على المرجع الدينيّ الميرزا محمد حُسين النائينيّ تتنن في الأصولِ، ولمعَت مواهبُ الشيخِ الحجّار، وراحَ يغذّي الشّبابَ بالعُلومِ الدينيّةِ، والدّروس الإسلاميّة، مضافاً إلى حلقةٍ أدبيّةٍ تضمُّ العشرات مِن الشّبابِ الذِينَ كانوا يعرضونَ عليه نتاجَهم الأدبيَّ، ويعتدُّونَ برأيه، إذ كانَ أبرعَ أقرانِهِ يومذاك، له قصيدةٌ طويلةٌ في العقائد نشرتها المطابعُ آنذاك، فكانَ المتأدِّبونَ يحفظُونَها، وهي المساة (البَلاغُ المبينُ).

#### قالَ في رثاء الإمام الحُسين الله:

أثرها تعُبُّ بأصواتِها وقُدها عراباً ألِفْنَ الفَلا تعُبُّ فرسانها تعليل مِن تحتِ فرسانها عليها مِنَ الصّيد غلّابة عليها مِنَ الصّيد غلّابة طلائع هاشم يقتادُها حنانَيْكَ يا خَلفَ السّالِفِينَ أَعُلدَّتُ لَكُ اللّه لِغِيِّ لَمَن فحتى مَ تُغضِي وأنتَ الغيورُ وهبت وناهِيكَ فِيمَن تهُبُّ وهبت وناهِيكَ فِيمَن تهُبُّ ترى أنَّ في النقع نَشرَ العبير ترى أنَّ في النقع نَشرَ العبير

ألا يا كفهر وثاراتها كأنَّ العَنَا في استراحاتِها تخايلُهم في أريكاتِها تحايدُ الأسود بغاباتِها الله الحرب خيرُ بقيَّاتِها ووارثها في كراماتها ليواها وسُودُ راياتِها على هضمِها واغتصاباتِها فخاضته قبلَ إجاباتها ليترُضِي الحبيبَ بهباًتها وما ذاكَ إلا شَذَى ذاتِها وما ذاكَ إلا شَذَى ذاتِها

جَلَتها من العَزم بِيضُ الصّفاح كأحسابِها وكنيّاتها (إنّا فَتحنا) وآياتها وأرجلُها فوق هاماتِها مثلُ ابن...يـُميتُ البتول بفادح خَطْبِ رزيـّاتِما تبيتُ نَـشـاوى بحاناتِها وتدفعها عَن مقاماتها فأرسى على غاضرياتها ودَكَّ مِنَ الطفِّ أطوادَها بآسادِ فهرِ وساداتِها ويخشى القضا مِن ملاقاتها وقد ربحت في تجاراتِها أراها المُنى في منيَّاتِها وفي اللّيل باتت بجنّاتِها إذا ما تهاوَت كعاداتها عَراها الكُسوفُ بهالاتِها مُكفَّنَةً في شهاداتِها سقتْها الحُتُوفُ بِكَاسَاتِها فَقَرَّبَ أشراطَ ساعَاتها وحينَ انبرَى نحو هاماتِها براها ابن خير بريّاتِها

صحائفُ تَقرأُ مِنها الكُمَاة فتبغي الفِرارَ وكيفَ الفرارُ ومـــــــُلُ أمــيّـــةَ تلك التي تُغالِبُ مثلَ بني غالب لـــذاك أبــى ذاك ربُّ الإبـا كُماةٌ يهابُ الرّدى بطشَها لقد تاجرت ربَّها في النفوس ومُذْ أرخصت سومَها للهُدى بـرأدِ الضُّحَى نزلت كربلا تهاوت، وليسَ تُعابُ النَّجومُ وباتت على الأرض مثلَ البُدور مُغَسَّلةً في جراحاتِها ولـــــّا رأى السِّبطُ أنــصارَه رَقَى ضَامِرًا ونَضَى صَارِماً

يتُنادي بآجالها سيفُه فتأتيه مِن قَبل أوقاتِها كأنّ الجهاجم مشغوفة به فهي تأتيه مِن ذاتها بأحيائها وبأمواتها يــــزلــزل ســبع ســاواتها جميعاً رهائن مِيقَاتِها فتَاقَ رَواحاً لِغَاياتها قَعِي بعدده في مذلَّاتها لآرائها أم لحاجاتها غَدا صدرُهُ رَهن غاراتِها بالماء حَرَّ حُساشاتها وفي الماءِ جُلُّ شكايّاتها تُميطوا خِباعلويّاتها سَــتَرنَ الـوجـوة بـراحاتِها ثكلنَ الخدور بربّاتها وتَبكِي العِدَى الستغاثات الاستغاثات الع

ترى الأرضَ ترجُفُ مِن تحتِهِ لكِ الوهنُ يا أرضُ عن ثابتٍ ولمَّا رأى أنَّ هـذِي النُّفوس فشاقتْهُ منزلةُ الصّالحينَ قَضَى ابن عليٌّ فَيا هاشم لمن أنتِ مِن بعدِه للوَرَى ألَطْمَا على الصّدرِ مِن بَعدِما حرامٌ على غالب أن تبُلَّ وتلك يتامَاهُم تَشتَكِي و يا آلَ فِهر لقدْ حُـقً أن فتلكَ الحرائرُ في كَربَلا لَمن ترفعونَ الخِـُـدُورَ وقَد وجاءت لكافلها تستغيث

<sup>(</sup>١) ينظر ترجمتُه وكذا القصيدة، في أدب الطف: ١٠/ ٣١٣.

#### ٣-بدر شاكر السيّاب

شاعرٌ عراقيٌّ بصريٌٌ متميّز، وُلِدَ في جيكور في قضاء أبي الخصيب، جنوبي البصرة، سنة ١٩٣٦م، تأثّر كثيراً بوفاة أمّه التي فارقها عام ١٩٣٢م، وهي في المثالثة والعشرين مِن عمرِها، وهو في عُمر السّادسة، والدُه، شاكر بن عبدالجبّار ابن مرزوق السيّاب، وُلد في قرية (بكيع)، وأكمَلَ دراستَهُ في المدرسةِ الرشيديّة في أبي الخصيب، زاولَ التجارةَ والأعمالَ الحُرّة في البصرة أثناء العهدِ العثمانيّ، ثمّ توظف في دائرة (تموين أبي الخصيب)، توفي في ٧/ ٥/ ١٩٦٣م، وأولاده (د. عبدالله، وبدر، ومصطفى)، عاشَ السيّاب فقيراً، ومات فقيراً، وإليه يُنسَبُ ابتداعُ شعرِ التفعيلة (الشّعر الحرّ)، اشتغل في الصّحافة والتدريس، تقلّب في قناعاته وآرائه التي فُصِل مِن الخدمةِ، وأودع السّجن بسببها، حتّى اضطر للسّفر إلى إيران، ثمّ إلى الكويت، التي توفي في إحدى مستشفياتها عام ١٩٦٤م، عن عمرٍ بلغ ٣٨ سنة، بعدَ إصابتِهِ بألمٍ في أسفل ظهرِه، ودُفِنَ في مقبرةِ الحسنِ البَصريّ في الزّبير، له مؤلّفاتٌ وديوانُ شعرِ.

# قَالَ مِن قصيدةٍ له عُنوانها (الدّمعةُ الخرساءُ)، يهجُوبها يزيدَ لعنهُ اللّٰهُ:

واجعَل شرابَكَ مِن دَم الأشلاءِ وأبحْ لنَعلكَ أعظمُ الضُّعَفاءِ ممّا تدرُّ نواضبُ الأثداءِ هُ ذُبَ الرَّضيع و حلْمةَ العذراءِ عنكَ الحُسَينُ مُمَزَّقَ الأحشاءِ يرنو إليكَ بأعنين بالهاء أينَ المُهيبُ بِهِ إلى العَلياءِ قلبي و ثارَ و زُلزلتْ أعضائي فيها بقايا دمعة خرساء موجُ اللهيبِ وعاصفُ الأنواءِ ذاك النصُّار بحيّة رقطاء قد كان يعبثُ أمس بالأحياءِ في ناظريّ كواكبُ الصحراءِ أشباحُ ركْبِ لجَّ في الاسراء عُرف الجنان ومن ظلال "حراءِ" باسم الحُسكينِ وجهشةُ استبكاءِ حُلُمٌ أَلَمَّ بها معَ الظَّلماءِ

إرم السماء بنظرة استهزاء واسحَق بظلنَّكَ كلَّ عرض ناصع و امْلاْ سراجَك إِنْ تَـقَضَّى زيتُهُ و اخلَعْ عليهِ كما تشاءُ ذبالةً و اسدُرْ بغيِّكَ يا يزيدُ فقد ثوى و الليلُ أظلَمَ و القطيعُ كما ترى وإذااشتكي فمئن المغيثُ وإنْ غَفَا مَثَلْثُ غَدْرَكَ فاقشَعِرٌ لهَ وُلهِ واستقطرت عيني الدَموعَ و رنَّقتْ أبصرتُ ظلَّكَ يا يزيدُ يرجَّهُ رأسٌ تكلَّلُ بالخني، واعتاض عن ويدانِ مُوثَقَتانِ بالسَّوطِ الذي عصَفَتْ بِيَ الذكري فألقتْ ظلّها مبهورةَ الأضواء يغشي وَمْضَها أضفى عليهِ الليلُ ستْراً حِيكَ من أسرى، ونامَ فليسَ إلاّ همسةٌ تلكَ ابنةُ الزهراءِ ولْهِكَي راعَها

ذعْراً، وتلوي الجيدَ في إعياء في الأفق مثل الغيمةِ السّوداءِ ثُمّ اشرأبت في انتظار الماء من غير رأس ليُطّختُ بدماءِ تبْلُغْهُ فانكَفَأَتْ على الحصباءِ رؤيا .. فكُفّى يا ابنةَ الزهراءِ عينا "يزيد "سوى فتى الهيجاء صُفْرَ الوجوهِ خيائصَ الأحشاءِ ترنو إلى الماءِ القريبِ النَّائي رىّ القليل بخطةٍ نكراءِ

تُنْبى أخاها وهي تُخفي وجهَها عن ذلك السهل الملبديرتمي يكْتَظُّ بالأشباح ظمأى حشرجتْ مفغورة الأفواه إلا جثة " زحَفَتْ إلى ماءِ تراءى ثمَّ لم غَيْرُ الحُسَينِ تَصُدّه عمّا انتَوَى من للضِّعاف إذا استغاثوا والتطَّتْ بأبي عَطاشيً لاغبينَ ورضّعاً أيدٍ تُمَدُّ إلى السماءِ وأعينُ عزّ الحُسينُ وجلَّ عن أن يشتري

## فهرس المحتويات

| مُقدَّمة                                                                                            | ٣  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| حِدادُ الكَوْنِ                                                                                     | ١١ |
| فلسفةُ الشّهادةِ                                                                                    | ۱۹ |
| قراءةٌ في رسالةِ الإمامِ الحُسين الله إلى أهلِ البصرةِ                                              | 70 |
| دورُ المرأةِ البصريّةِ في النّهضة الحُسينيّةليلي النهشليّة ومارية العبديّة                          |    |
| أنموذجاً                                                                                            | ٤١ |
| وَمْضاتٌ مِن دورِ السّيّدة زينب ﷺ واقعةِ الطفِّ                                                     | ٤٩ |
| أهمُّ المواقع الجغرافيَّة في مسيرة الإمام الحُسين ﴿ إِلَّهُ بِينَ مكَّةَ وكربلاء                    | ٥٧ |
| مِن أقدمِ الْحُسينيّاتِ وأشهرِها في مدينةِ البَصرَة                                                 | 70 |
| المنبرُ الحُسينيُّ وتأثيرُه في الواقع البصريّ                                                       | ٧١ |
| الإمامُ الحُسينُ طِيرٌ في الفِكر العَالميّ                                                          | ٧٩ |
| مِن عُيونِ الشَّعرِ البصريِّ في الإمامِ الحُسين اللي السَّعرِ البصريِّ في الإمامِ الحُسين اللي السّ | ۸٧ |
| فهرس المحتويات                                                                                      | 97 |